## FILOSOFÍA

para todos



Paidós

La mayoría de las personas están demasiado ocupadas para entregarse al pensamiento «filosófico», ya que deben dedicarse a luchar por su existencia o prefieren vivir una rutina sin perturbaciones. Pero, de vez en cuando, algún individuo comprometedor e irritante que dispone de tiempo formula preguntas en apariencia simples para las que no parece haber respuestas simples.

¿CUÁL ES LA ESENCIA DE LA REALIDAD? ¿CÓMO SON REALMENTE LOS SERES HUMANOS?

¿QUÉ TIENEN DE PARTICULAR LA MENTE Y LA CONCIENCIA HUMANAS?

¿HAY ALGO DE LO QUE PODAMOS ESTAR SEGUROS? ¿HAY DIFERENCIAS EVIDENTES ENTRE ARGUMENTOS VÁLIDOS E INCORRECTOS?

¿QUÉ ES LA VERDAD? ¿QUÉ ES EL SIGNIFICADO?

¿CÓMO DEBERÍAMOS TRATARNOS UNOS A OTROS Y CÓMO DEBERÍAMOS ORGANIZAR LA SOCIEDAD? ¿SON UNA BUENA IDEA LOS GOBIERNOS?



Las preguntas filosóficas no parecen tener mucho que ver con la varia al subsistencia cotidiana, pero los filósofos no dejan de buscar respuestas convincentes. Aunque a veces las encuentran, a menudo no lo consiguen. PERO, UNA VEZ FORMULADAS, PARECE EN UN PRINCIPIO, LOS QUE LAS PREGUNTAS «FILÓSOFOS» ERAN JAMÁS DESAPARECENA MEROS INDIVIDUOS QUE PREGUNTABAN ACERCA DE TODO. HOY EN DÍA, LA FILOSOFÍA TIENDE A CLASIFICARSE CON MÁS RIGOR. ANTA AANTA AAN Epistemología (preguntas sobre el conocimiento) Metafísica (tiempo, espacio, Dios, causa y realidad) NAVARINGI DI PERMENDIAN DEL PERMENDI Ética (bien y mal) THE THE PROPERTY OF THE PROPER **Estética** (arte y belleza) CARRIE THE STATE OF THE DESIGNATION OF THE CONTROL OF THE STATE OF THE Filosofía política LLOVERNALVENIUS AUTOLOGISTRANIAS PARTI ANTEANTEANTEANTEANTEANT ATTEATIONAMINE VIDE



#### **TEOCRACIAS**

Los antiguos egipcios eran muy buenos en matemáticas y en la construcción de tumbas geométricas, pero no alcanzaron fama por la filosofía. Sus explicaciones religiosas de las cosas son minuciosas y pintorescas, pero filosóficamente poco convincentes. Los babilonios eran, asimismo, maravillosos matemáticos y astrónomos.







PERO AL PARECER
TAMBIÉN SE CONTENTABAN
CON RESPUESTAS
MÍTICAS A LAS
PREGUNTAS
FUNDAMENTALES.

Las sociedades teocráticas gobernadas por castas sacerdotales suelen ser estáticas y monopolizan el pensamiento. Dan explicaciones ortodoxas y desaprueban las ideas poco convencionales. Las creencias de hoy deben ser como las de ayer.

#### LOS GRIEGOS

Los antiguos griegos inventaron la filosofía, aunque nadie sabe por qué. Los griegos eran una gran nación comerciante que dominaba buena parte del Mediterráneo oriental y que se apropió de los mitos, el misticismo, la arquitectura v las matemáticas de sus vecinos. Pero algunos inquietantes filósofoscientíficos griegos pensaban que debía existir alguna clase de orden o de lógica subvacente al modo de ser de las cosas. No aceptaban explicaciones religiosas (por ej., pensadores como Jenófanes [h. 560-478 a.C.1).

ES INGENUO

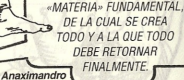
ADORAR A LOS DIOSES
PORQUE TODOS SE
COMPORTAN DE MANERA
IRRACIONAL E
INMORAL.

SI LOS CABALLOS TUVIERAN MANOS Y SUPIERAN DIBUJAR, DIBUJARÍAN A LOS DIOSES COMO CABALLOS.

Así pues, los primeros filósofos griegos buscaban respuestas que hoy llamaríamos «científicas» más que «religiosas».

vivieron en Mileto, una colonia situada en la actual costa turca, en el siglo vi a.C. Formulaban la Única Gran Pregunta: ¿de qué está hecha la realidad? La verdad es que se trata de una pregunta muy extraña. La mayoría de la gente diría que el mundo está hecho de muchas cosas diferentes, porque así lo parece. Pero los milesios no aceptaban que lo que vemos equivaliera necesariamente a lo verdadero. ESTÁ HECHO TODO ESTÁ HECHO DE AIRE. DE AGUA. Anaximenes (585-528 a.C.) HAY UNA ESPECIE DE

Los primeros filósofos auténticos fueron unos griegos excéntricos que



(610-546 a.C.)

Anaximandro pensaba que la tierra

Anaximandro pensaba que la tierra era como una gran columna de piedra. No se sabe mucho sobre estos extraños primeros filósofoscientíficos, excepto que su ciencia era casi enteramente cerebral y no experimental. No obstante, jamás

Pitágoras (571-496 a.C.) formulaba la misma Única Gran Pregunta, pero proponía una respuesta muy diferente: las *matemáticas*. Vivió en la isla de Samos, antes de emigrar con sus discípulos a Crotona, en el sur de Italia. Era vegetariano, creía en la reencarnación y decía que era pecado comer judías. Él y sus discípulos veneraban los números y pensaban que el mundo estaba hecho de ellos, una verdad que alcanzaba su máximo grado de evidencia en las proporciones, los cuadrados y los triángulos rectángulos. Su gran avance fue reconocer que las verdades matemáticas debían demostrarse, y no aceptarse sin más. Su misticismo de los números se nos antoja muy extraño. Declaraba que la «Justicia» era el número 4, porque era un número cuadrado. Su descubrimiento de los números «irracionales» como Pi y √2 le causó una auténtica conmoción.

FIIAGORAS I LAS MAIEMAIICAS



# Heráclito, que vivió hacia el 500 a.C., habría tolerado mejor un universo irracional. Su apodo era «El Timón», porque mantenía que en el mundo está siempre cambiando y en un permanente estado de conflicto. Esto lo ilustraba

mediante un célebre dicho.

NUNCA
PUEDES SUMERGIRTE
DOS VECES EN EL
MISMO RÍO.

Su discípulo **Cratilo** (h. 400 a.C.) llegó más lejos.

NO PUEDES SUMERGIRTE EN EL MISMO RÍO NI SIQUIERA UNA VEZ.



Pero con frecuencia a Heráclito se le entiende mal: en realidad en su universo subyacen la unidad y la consistencia. El conocimiento que obtenemos de nuestros sentidos, y en el que creemos, es «relativo al observador».





#### **PARMÉNIDES**

Parménides de Elea (515-450 a.C.), en el sur de Italia, escribió un largo poema sobre el poder de la lógica y del conocimiento. Coincidía con Heráclito en que el conocimiento empírico era subjetivo, inestable y poco fiable. Esto significaba que los seres humanos sólo podían confiar en la razón si querían descubrir cualquier verdad permanente acerca del mundo.



Mediante la argumentación estrictamente lógica, concibió una interesante idea sobre el tiempo: todo cuanto existe en realidad es el presente inmediato. El discurso acerca del pasado y el futuro carece de toda existencia real. Parménides es aún admirado por los filósofos porque aceptaba cualquier conclusión, por extraña que fuese, si se 12 había obtenido mediante rigurosa argumentación deductiva.

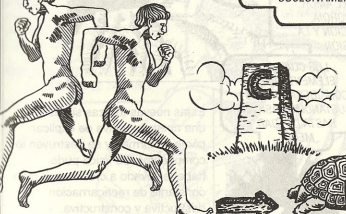
### LA PARADOJA DE ZENÓN

Su alumno Zenón (490-430 a.C.) os célebre por inventar paradojas que exploran las relaciones que existen entre espacio y tiempo. La más famosa se refiere a una carrera entre Aquiles y una tortuga. Aquiles concede a la tortuga una ventaja proporcional a su lentitud. Sin embargo, Aquiles descubre que nunca alcanzará a su contrincante.

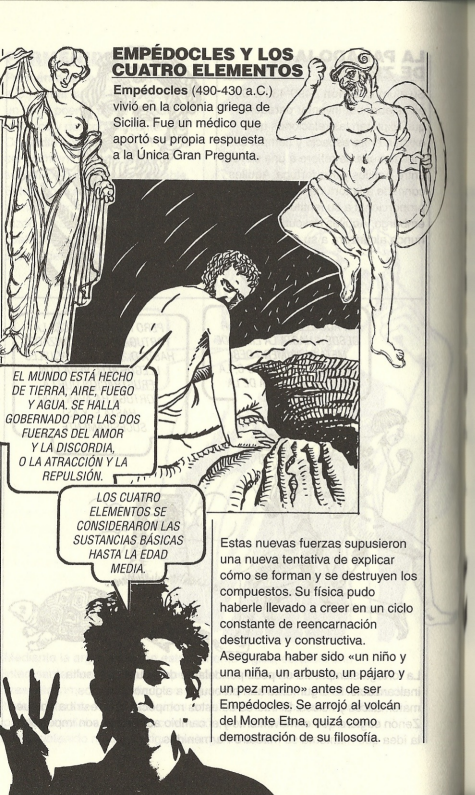


SI AQUILES HA DE LLEGAR DESDE A HASTA LA LÍNEA DE META B, PRIMERO DEBE ALCANZAR EL PUNTO C, LA LÍNEA DE SALIDA DE LA TORTUGA.

PERO PARA ENTONCES LA TORTUGA HABRÁ AVANZADO HASTA D. Y. CUANDO AQUILES LLEGUE ALLÍ. VERÁ CON FRUSTRACIÓN QUE LA TORTUGA HA AVANZADO HASTA E, Y ASI SUCESIVAMENTE.



La tortuga siempre irá un poco por delante de Aquiles y resulta inalcanzable. El argumento aún preocupa a algunos filósofos, matemáticos y físicos. El interés de estos rompecabezas estriba en que Zenón sugiere que el movimiento y el cambio auténticos son imposibles: la idea que mantenía su maestro Parménides.

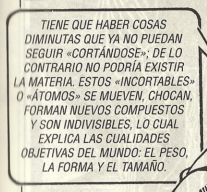


#### LOS ATOMISTAS

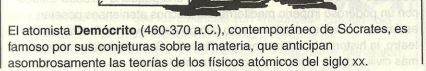
Anaxágoras (500-428 a.C.) explicó por qué somos lo que comemos. Todo es una mezcla. Por tanto, hay partes de sangre, carne, hueso, pelo y uñas en el trigo, lo cual explica que la comida forme nuestros cuerpos.

EN ÚLTIMO
TÉRMINO, HAY
UNA PORCIÓN DE TODO
EN TODO LO DEMÁS
Y, POR CONSIGUIENTE,
TODO CONSTA DE
UN NÚMERO INFINITO
DE COSITAS.



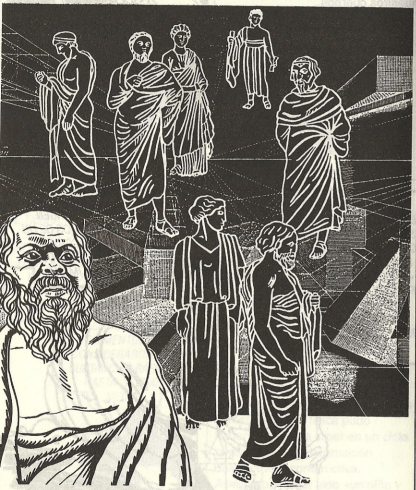


OTRAS CUALIDADES COMO
EL OLOR SÓLO SURGEN
CUANDO LOS ÁTOMOS DE UN
OBJETO INTERACCIONAN
CON LOS ÁTOMOS DE
LA NARIZ HUMANA.



#### **INTRODUCCIÓN A SÓCRATES**

Todas estas teorías de la mente y la esencia última del mundo se conocen como «presocráticas». Lo extraordinario de estas conjeturas es cuánto se aproximaron en ciertos casos a las teorías científicas del siglo xx. No alcanzaron este nivel usando aceleradores de partículas, sino tan sólo a base de pensar mucho.



Sócrates (470-399 a.C.) vivió en Atenas, una pequeña «ciudad-Estado» con un poderoso imperio mediterráneo. Muchos atenienses poseían esclavos, lo cual les dejaba mucho tiempo para inventar cosas como el eatro, la historia, la astronomía y la filosofía. Se consideraban la nación nás civilizada de la tierra, y probablemente lo eran.

#### **RELATIVISMO** CULTURAL

Heródoto (484-424 a.C.) viajó mucho fuera de Grecia e hizo grandes descubrimientos sobre las creencias v el comportamiento de otras sociedades. Los fllósofos sofistas vieron todo lo que ello Implicaba, y Protágoras (490-420 a.C.) planteó al respecto algunas

CORRECTAS?



Siempre es fácil pensar que tus creencias son «naturales» cuando sólo son «culturales». Así pues, los sofistas cambiaron el tema de Investigación filosófica: en lugar de la Única Gran Pregunta se plantearon otras cuestiones acerca de los seres humanos y de sus sociedades.

#### PROTÁGORAS EL SOFISTA

Protágoras decía que «El hombre es la medida de todas las cosas», es decir, que no hay verdades objetivas, sólo creencias humanas limitadas. Esto hace que parezca muy relativista e incluso posmoderno. También aseguraba que la filosofía no era más que retórica o el arte de la persuasión verbal (una técnica muy útil en los debates) cuyo aprendizaje convertía a sus alumnos en «hombres buenos».

NOS LLAMAN «SOFISTAS» PORQUE NOS PAGAN POR ENSEÑAR ESTA TÉCNICA DE LA SABIDURÍA. Y POR ESO TENEMOS SOFISTERÍA! ME **FASTIDIÁIS** SOBREMANERA. LA FILOSOFÍA ES MUCHO MÁS QUE TRUCOS VERBALES.

Sócrates era un hombrecillo bajo, desaliñado y feo, de nariz chata y respingona. Su padre era cantero y su madre comadrona. Su mujer Jantipa vendía verduras y su marido se le antojaba exasperantemente distraído. Pero era una especie de gurú carismático para muchos jóvenes atenienses, quizá porque les enseñaba a cuestionarlo **todo**: una extraña costumbre que sin duda irritaba a sus padres.

#### DIÁLOGO SOCRÁTICO TREUM A OGAMEGMO

Sócrates siempre decía que no sabía nada, por lo que el oráculo de Delfos le llamaba «el hombre más sabio de Grecia». Animaba a sus discípulos a discutir sobre ideas, normalmente para mostrarles lo difícil que es lograr respuestas satisfactorias a las preguntas filosóficas. La incertidumbre que producía este irritante «diálogo socrático» puede explicar por qué a Sócrates lo apodaban «el tábano».



Nadie sabe si creía de veras que el diálogo filosófico podía llegar a descubrir las verdades últimas sobre conceptos como la «justicia» para que pudieran aplicarse a problemas morales y políticos específicos. Su creencia fundamental era que la auténtica sabiduría moral reside en uno mismo, que «la virtud es el conocimiento».

#### CONDENADO A MUERTE DE LA ROCA DEL ROCA DE LA ROCA DEL ROCA DE LA ROCA DEL R

Por desgracia, Sócrates tenía algunos amigos dudosos, como Critias, que ejecutaba a muchos atenienses que estaban en desacuerdo con el gobierno de los «Treinta Tiranos». Cuando éstos fueron finalmente derrocados, un jurado de demócratas se vengó y el tábano fue hallado culpable de impiedad y de corromper a los jóvenes atenienes, por lo que lo condenaron a muerte. Se tragó la cicuta con valentía tras explicar sus creencias a amigos y discípulos.



Sócrates es aún un personaje ambiguo: tuvo mal gusto con sus aliados políticos, si bien defendió al pensador independiente frente a la moralidad del Estado. Pero lo cierto es que transformó la filosofía. Las preguntas filosofícas se referían a la moralidad y a la política, no a la esencia más íntima del mundo físico.

#### PLATÓN Y LOS REYES FILÓSOFOS

Platón (427-347 a.C.) fue uno de los discípulos de Sócrates, pero, a diferencia de su maestro, tenía un instinto autoritario. Era un aristócrata ateniense y odiaba a los demócratas que habían condenado a muerte a Sócrates.

CUANDO OBSERVÉ TODO ESTO... ME RETIRÉ INDIGNADO DE LOS ABUSOS DE AQUELLOS TIEMPOS.

Pensaba que sus conciudadanos atenienes se estaban volviendo débiles y decadentes, y admiraba a los despiadados espartanos militaristas, que seguían ganando todas las guerras que libraban contra los atenienses. Con el tiempo llegó a ser tutor del hijo de Dionisio I de Sicilia, un estudiante muy reacio, y luego regresó a Atenas para fundar su Academia. Su obra más célebre es La República, que constituye su proyecto detallado de una sociedad armónica y perfecta, regida por sabios filósofosgobernantes.



#### LA DOCTRINA DEL INNATISMO

Platón preservó el diálogo socrático escribiendo su filosofía de esta forma. En sus primeros escritos, Platón otorgaba respetabilidad a la doctrina del innatismo: la creencia de que todos nacemos programados con ciertas clases de conocimiento, y lo demostró interrogando a un joven esclavo de su amigo Menón.



Esto lo explica alegando que todos poseemos almas inmortales que han tenido una existencia previa, de modo que todo aprendizaje es, en realidad, un mero «recuerdo» o anámnesis.



#### LA PARÁBOLA DE LA CAVERNA

Platón explica su doctrina con una fábula. Las personas normales son como prisioneros atrapados en una oscura cueva y forzados a ver una función de sombras de títeres que toman por «real».

> SOMOS COMO PRISIONEROS, ADOCTRINADOS DESDE QUE NACEMOS PARA CREER QUE LA EXPERIENCIA ORDINARIA ES TODO CUANTO HAY.



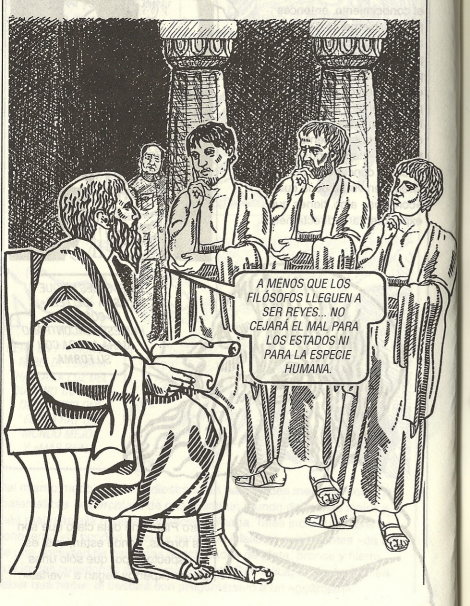


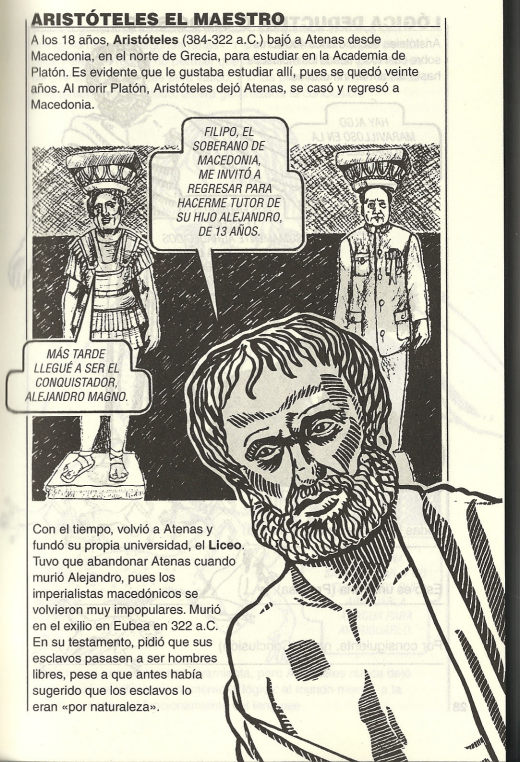
Del mismo modo, alguien adiestrado en habilidades mentales como las matemáticas se percatará de que existe un mundo de formas mejor y más real más allá de la experiencia ordinaria. Tales individuos verán y conocerán «la bondad en sí» y serán los infalibles gobernantes «de oro» de una sociedad de personas adoctrinadas de plata, bronce y hierro, que jamás cuestionan el sistema. En esta República, si alguien desea saber qué hacer, le bastará con preguntárselo a un «guardián».



#### **EXPERTOS FILOSÓFICOS**

La filosofía de Platón animó a generaciones posteriores de filósofos a creer que debían descubrir un tipo especial de conocimiento, místico o «ideal», subyacente a la vida cotidiana. Su filosofía política supone asimismo una incitación potencialmente peligrosa a crear una «utopía» gobernada por una elite «superior» y autoritaria. Ya sabemos adónde pueden conducir experimentos de ese tenor.









## INDUCCIÓN Y CIENCIA

A Aristóteles no le convencía la extraña teoría platónica de las formas ideales. También creía que el mundo estaba compuesto de «formas», pero éstas no eran más que «clases naturales» o especies. El científico debe descubrir todas estas «clases» y explorar sus propiedades. Por ello Aristóteles también reconocía la importancia de la inducción. Al observar ranas nadadoras particulares, podemos conjeturar con cierto fundamento que todas las ranas nadan



ESTAS RANAS NADAN...

#### POR CONSIGUIENTE, TODAS LAS RANAS NADAN.



Si somos capaces de generalizar de las ranas particulares a la especie, empezaremos a hacer ciencia. Podemos emplear generalizaciones inductivas acerca de la especie para concluir algo sobre una rana individual, y ello confiere a la ciencia 30 el poder de predicción.



#### **CAUSAS FINALES**

Aristóteles pensaba que sólo existían cosas individuales, no «formas», y que todo tenía una «causa final» o función potencial. Así, el fuego tiene ol constante potencial de ascender y los objetos pesados de descender. Olras cosas como las plantas, los animales y los seres humanos poseen funciones mucho más complejas.



Esta explicación circular y más bien vacía de por qué las cosas se comportan como lo hacen se denomina teleológica. Es como si la «causa» fuese un misterioso «tirador» interno o propósito último, no un «empujador» externo y separado. Los filósofos y científicos modernos confían menos en la predicción del propósito final de todo. Gracias a Darwin, dudan incluso de que tal cosa exista.



#### **ALMAS Y SUSTANCIAS**

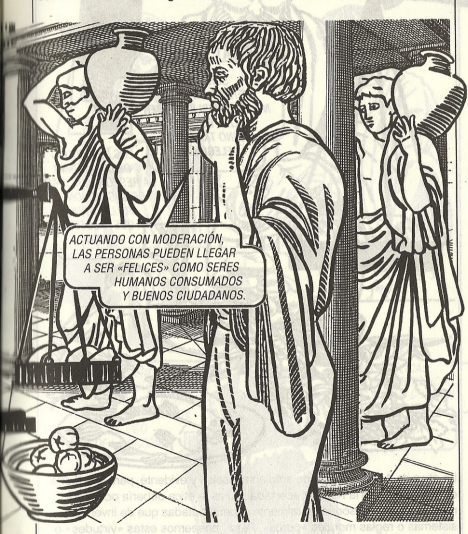
Aristóteles también intentó responder a la Única Gran Pregunta. No aceptaba que los objetos materiales fueran meras copias inferiores de «formas» eternas. Para él, todo está hecho de «sustancias» únicas que poseen propiedades «esenciales» o «accidentales». Las propiedades esenciales definen algo.

> SÓCRATES TIENE QUE SER UN HOMBRE Y UN FILÓSOFO PARA SER SÓCRATES.

MIENTRAS QUE UNA PROPIEDAD ACCIDENTAL, COMO SU CORTE DE PELO. NO ES DEFINITIVA.

LA ÉTICA DE LA MODERACIÓN

Para Platón la moralidad debía dejarse en manos de expertos infalibles. Para Aristóteles, la moralidad era más bien una suerte de destreza práctica cotidiana que los adultos adquieren mediante la experiencia. Los padres educan a sus hijos para que sean morales en su comportamiento con otros niños, y luego los adultos aprenden a ser sensatos y mesurados en sus relaciones. Los seres humanos son animales sociales, programados para vivir juntos en armonía, por más que precisen ejercitar su «software» moral eligiendo el «medio» entre los extremos.

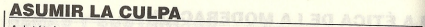


vegetativa que las hace crecer; los animales, otra que les produce sensaciones, y los humanos, ambas, con la prima añadida de la razón. No obstante, a diferencia del alma pitagórica y la platónica, la

Este problema de la «sustancia» continuó preocupando a los filósofos durante los 2.500 años siguientes. Aristóteles también decía que las almas son el principio de toda vida biológica. Las plantas tienen un alma

aristotélica no garantiza la inmortalidad.

La ética aristotélica trata más de la autorrealización que de la moralidad. 33



Aristóteles pensaba que Sócrates se equivocaba al creer que la «virtud es el conocimiento».

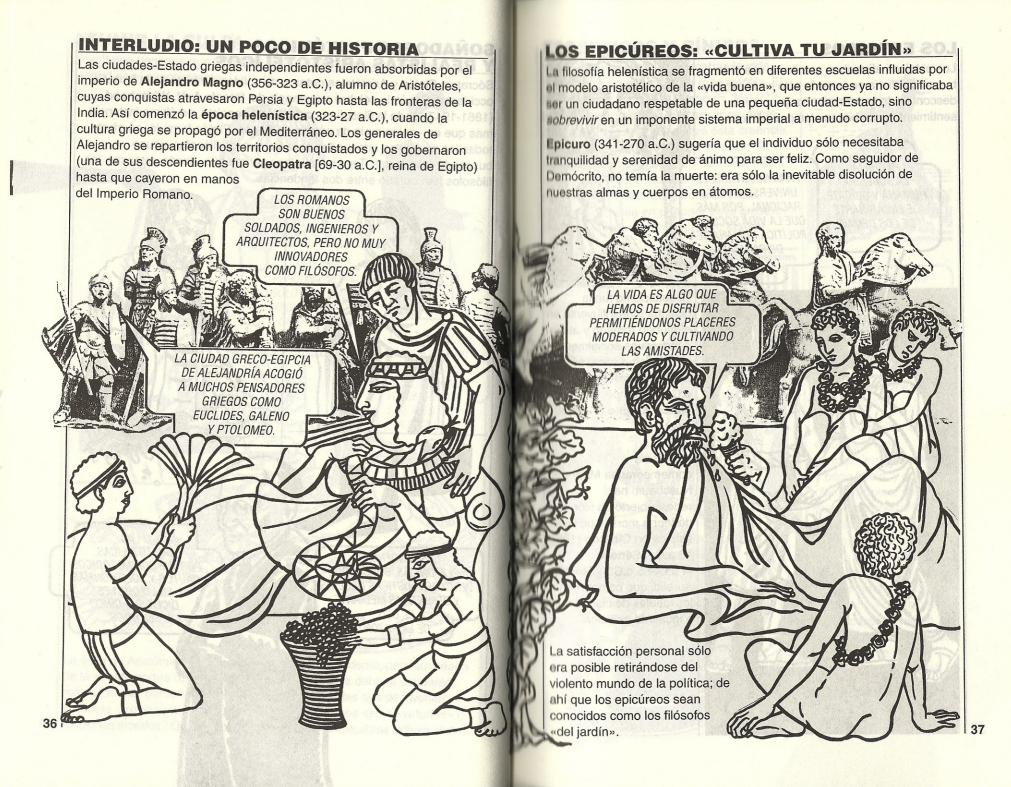


La ética de Aristóteles puede antojarse insulsa y evidente, pero su «teoría de la virtud» podría resultar acertada. Quizá la ética debería ocuparse más de formar personas moralmente experimentadas que de inventar sistemas o reglas morales «puros». Pero ¿poseemos estas «virtudes» o 34 funciones morales? Quizá debamos obrar como implacables individualistas.

## SOÑADORES PLATÓNICOS Y REALISTAS ARISTOTÉLICOS

Nocrates, Platón y Aristóteles dotaron de sólidos cimientos a la filosofía occidental. Según la célebre sugerencia del filósofo A. N. Whitehead (1861-1947), toda la filosofía occidental no consiste, en última instancia. más que en «notas a pie de página» a Platón. Platón formuló, en efecto, todas las preguntas adecuadas para las que los filósofos siguen buscando respuestas. También suele sugerirse que, desde entonces, los filósofos han optado entre dos tendencias.





#### LOS ESTOICOS

Los estoicos afirmaban que llevar una vida buena consistía en tener fe sólo en la razón y desconfiar de las emociones, ya que los sentimientos nos hacen siempre infelices.

RECHAZA
LA SOBERBIA
HUMANA Y CUÍDATE
DE ENCARIÑARTE
DE LOS DEMÁS.

PARA NOSOTROS, EL UNIVERSO EN SÍ ES RACIONAL, POR MÁS QUE LA VIDA SOCIAL Y POLÍTICA HUMANA SEA DISPARATADA Y CRUEL.



El estoicismo fue la filosofía más influyente en el mundo romano y atrajo a individuos socialmente tan dispares como el esclavo **Epicteto** (55-135 d.C.) y el emperador **Marco Aurelio** (121-180 d.C.).

La filósofa contemporánea Martha Nussbaum ha redescubierto un filón de teoría moral y política estoica en **Cicerón** (106-43 a.C.), **Séneca** (4 a.C.-65 d.C.) y Marco Aurelio, que compartían los ideales de ciudadanía e igualdad globales.

**ESCÉPTICOS Y CÍNICOS** 

los escépticos también buscaban la vida buena, pero su solución era más insólita. El escepticismo lo inventó **Pirrón** (h. 360-272 a.C.), quien enseñaba que era imprudente preor en cualquier cosa. Llevó esta creencia hasta el extremo, caminando al borde de los caballos y delante de los caballos, hasta que murió a una edad avanzada. **Diógenes** el Cínico (412-322 a.C.), un anarquista consumado, vivía en un tonel y era grosero con todos, incluso con Alejandro Magno.



EL ESCEPTICISMO
PRODUCE FELICIDAD,
PUES, CARECIENDO DE
CREENCIAS
DOGMÁTICAS, UNO SE
LIBERA DE LAS
PREOCUPACIONES.

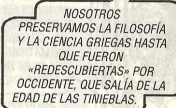
Sexto Empírico (h. 200 d.C.)

Como Heráclito, Sexto decía que todo conocimiento es relativo v poco fiable, y que, en último término, nada puede demostrarse. (Toda prueba ha de probarse a su vez, y lo que la prueba debe probarse, y así sucesivamente, ad infinitum.) Por supuesto, los escépticos hacen trampa: son dogmáticos en lo tocante a su doctrina fundamental: el relativismo.



#### UN POCO MÁS DE HISTORIA

El Imperio Romano se derrumbó en el siglo v d.C., si bien Roma continuaría siendo un importante centro cristiano. La mitad oriental del imperio, Bizancio, fundada en 293 d.C. con Constantinopla como capital, persistió hasta caer en manos de los turcos en 1453. La civilización árabe floreció bajo el islam a partir del siglo vII y se propagó hasta España a través del norte de África.



LA ERA POSROMANA EN EUROPA, CON EL MERODEO DE SUS TRIBUS NÓMADAS Y LA DECADENCIA URBANA, NO FUE UNA BUENA ÉPOCA PARA LA FILOSOFÍA OCCIDENTAL.

#### LLEGA EL CRISTIANISMO

de la ligidad de la lor de



LA FILOSOFÍA SE CONVIRTIÓ EN TEOLOGÍA, ABSORTA EN CUESTIONES RELIGIOSAS RELATIVAS A LA NATURALEZA Y EXISTENCIA DE DIOS.

Algunos filósofos como **Plotino** (204-270 d.C.) intentaron una difícil reconciliación de las doctrinas tempranas de la Iglesia con las obras de Platón.



Los principales filósofos de este período suelen conocerse como los «Padres» de la Iglesia, pues clarificaron y establecieron las doctrinas fundamentales y las complejas creencias de la Iglesia. Se les incluye entre los filósofos, porque creían que Dios había dotado a los seres humanos de razón para que razonasen y discutiesen los problemas teológicos. La fe cristiana era algo más que ciega superstición.

Uno de los «Padres» que siempre insistía en la absoluta autoridad de la Iglesia era **San Agustín** (354-430). Nació en el norte de África y escribió las célebres **Confesiones** sobre su pecaminosa juventud.

THE HILLIAN PROPERTY OF THE PARTY OF THE PAR

**EL PROBLEMA DEL MAL** 

Argula que el mal lo causamos nosotros y no Dios. El problema del mal no habría surgido si Dios hubiera hecho autómatas «buenos» programados en lugar de seres humanos. Pero tuvo la generosidad de marnos como individuos libres y autónomos.



Agustín concluía que Dios siempre sabe qué elecciones morales vamos a hacer, pero se abstiene de entrometerse. Agustín estaba influido animismo por el argumento **teleológico** de la existencia de Dios, que consiste en la doctrina de una causa y propósito final. El mundo es bello, ordenado y planeado, todo lo cual apunta a un creador divino que existe fuera del tiempo.

ME CONVERTÍ AL CRISTIANISMO A LOS 33 AÑOS Y ME OBSESIONÉ CON EL PROBLEMA DEL MAL EN MÍ MISMO Y EN EL MUNDO EN GENERAL.

#### LA PRUEBA **DE SAN ANSELMO**

Por el siglo xi, los filósofosteólogos se denominaban «escolásticos» y la filosofía que producían «escolástica». San Anselmo (1033-1109) es célebre por su extraordinario argumento ontológico sobre la existencia de Dios, que discurre más o menos así...



ualquier idea de Dios tiene que ser del ser superior que jamás existiera.

ero lo que existe sólo en la mente es inferior a lo que existe en la realidad.

or tanto, como no es concebible un ser superior a Dios, Dios debe existir no sólo en la mente, sino también en la realidad.

San Anselmo piensa que, si dice las palabras adecuadas, PERO LAS IDEAS DE LAS COSAS Y LAS proporcionará una prueba de la COSAS EN SÍ existencia de Dios. El argumento DIFIEREN EN LO QUI ontológico es como un truco de CONCIERNE A LA magia. EXISTENCIA.

#### **EL NOMINALISMO DE ABELARDO**

Filelerigo Pedro Abelardo (1079-1144) tuvo una aventura con su alumna Eloísa y le castraron por ello. Ella ingresó en un convento de montas y pasaron el resto de sus vidas escribiéndose cartas de amor. Abelardo aportó estimulantes ideas sobre la naturaleza del lenguaje y dal mundo.



Las palabras del diccionario, como «gato» o «silla», son los nombres de "universales" o clases de cosas. Para Platón tales palabras se referían a «formas» divinas especiales. Según Abelardo, no existen en el mundo tales entidades, sólo individuos particulares. El lenguaje puede engañar a los filósofos, haciéndoles creer en cosas extrañas que no existen.

#### SANTO TOMÁS Y LA TEOLOGÍA NATURAL

Santo Tomás de Aquino (1225-1274) ideó otro argumento sobre la existencia de Dios, bastante similar al que propuso Aristóteles acerca del «Primer Motor». El argumento cosmológico señala que todo tiene una causa, por lo que debe existir Una Gran Causa de Todo: Dios. Santo Tomás creía también en la «teología natural».



Esto era una buena noticia para los científicos medievales, pues significaba que la ciencia no era una actividad necesariamente herética; además, en ocasiones excepcionales, resultaba aceptable desobedecer la ley secular si entraba en conflicto con la Ley de Dios

#### LA NAVAJA DE OCKHAM

Teólogos posteriores como Guillermo de Ockham (1285-1349) prosiguieron con la preocupación escolástica por los problemas de la lógica, el lenguaje y el algnificado. Ockham era otro nominalista, y señalaba que gran parte de la filosofía académica era sólo verborrea acerca de entidades Imaginarias, Pensaba que las grandes verdades son simples, por lo que es absurdo preferir una respuesta complicada a otra más sencilla. Este principio se conoce como la «navaja de Ockham» y ha influido mucho en la ciencia, si blen no en la propia fllosofía, por desgracia.

> ES ABSURDO HACER CON MÁS LO QUE PUEDE HACERSE CON MENOS.



#### HUMANISMO RENACENTISTA

El complejo evento histórico y cultural conocido como Renacimiento comenzó en el norte de Italia en el siglo xIV y se propagó por toda Europa occidental durante los dos siglos siguientes.

EL «HUMANISMO»
RENACENTISTA SIGNIFICA
QUE AHORA LOS
FILÓSOFOS PUEDEN
PENSAR EN LAS
REALIZACIONES E IDEAS
HUMANAS...





La sociedad feudal fue desapareciendo progresivamente. Cobraban más importancia las ciudades, y los miembros de una moderna clase mercantil fomentaban nuevas ideas en matemáticas, ciencia y tecnología, pues así se podía ganar dinero. La otra gran transformación, la Reforma, permitiría a los filósofos de países protestantes formular

#### **ERASMO EL ESCÉPTICO**

Un filósofo que contribuyó involuntariamente al inicio de la Reforma protestante fue **Erasmo** (1466-1536), con su obra **Elogio de la locura**. Frasmo criticó con ardor la corrupción de la Iglesia católica. No se lomaba a nadie en serio y todavía menos a los filósofos.



Domo va sucediera antes con los escépticos, él también pensaba

#### **POLÍTICOS**

Aristóteles dominó la mayor parte de la teología, la filosofía y la ciencia medievales. Los renacentistas descubrieron que había cometido errores espectaculares: el Sol no gira alrededor de la Tierra. Aristóteles también había insistido en que la meta de toda actividad política era formar ciudadanos moralmente rectos. Dos filósofos políticos del Renacimiento pensaban que también aquí se equivocaba.

Nicolás Maquiavelo (1469-1527) observó el comportamiento despiadado de los gobernantes renacentistas italianos y llegó a la conclusión de que la política era un juego necesariamente sucio de traiciones y engaños. En El príncipe sugirió que la

UN GOBERNANTE DE ÉXITO NECESITARÁ A MENUDO ENGAÑAR, MENTIR, ROMPER PROMESAS E INCLUSO ASESINAR.

moralidad y la política no hacen buena pareja. Maquiavelo es más un teórico político que un filósofo, pero estableció los principios de sociedad civil secular moderna.



El inglés Thomas Hobbes (1588-1679) dibujó un retrato pesimista de la naturaleza humana en su libro Leviatán. Estaba fascinado por el rigor deductivo de la geometría y pensó que podía utilizarse la argumentación lógica para elaborar una filosofía política. Su concepción de la naturaleza humana, a veces denominada egoísmo psicológico, es mecanicista y sumamente cínica.

> LOS SERES HUMANOS SON INSTINTIVAMENTE EGOÍSTAS Y DESPIADADOS; CUALQUIER INTENTO DE CONVERTIRLOS EN SERES MORALES ES UNA PÉRDIDA DE TIEMPO.

Abandonados a su suerte en un «estado de naturaleza», será inevitable que se maten unos a otros. La vida será para todos «solitaria, pobre, desagradable, brutal y corta».

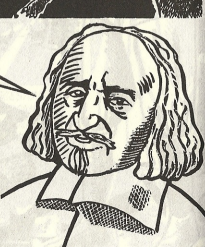
#### LA TEORIA DEL CONTRATO SOCIAL

Hobbes creía que, en un intento desesperado de evitar que les asesinasen mientras dormían, esos individuos egoístas tendrían que establecer un «contrato social» recíproco. Pero un contrato entre individuos despiadados debería reforzarse necesariamente mediante un segundo «contrato gubernamental», que permitiría a los gobiernos castigar a quienes rompiesen el primero.



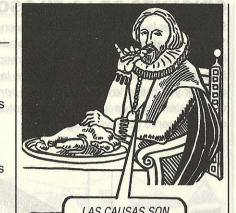
LOS GOBIERNOS SOBERANOS RESULTAN VITALES PARA LA PRESERVACIÓN DE LA VIDA HUMANA Y LOS VALORES CIVILIZADOS. LA MORALIDAD NO ES MÁS QUE UN CÍNICO ACUERDO ENTRE CANALLAS.

Moralidad = obediencia de la ley. Esto no dice mucho de nosotros, pero, al menos, Hobbes alentó un nuevo interés por la naturaleza humana y la creencia de que los gobiernos sólo tienen derecho a



#### DE LA CIENCIA DE BACON

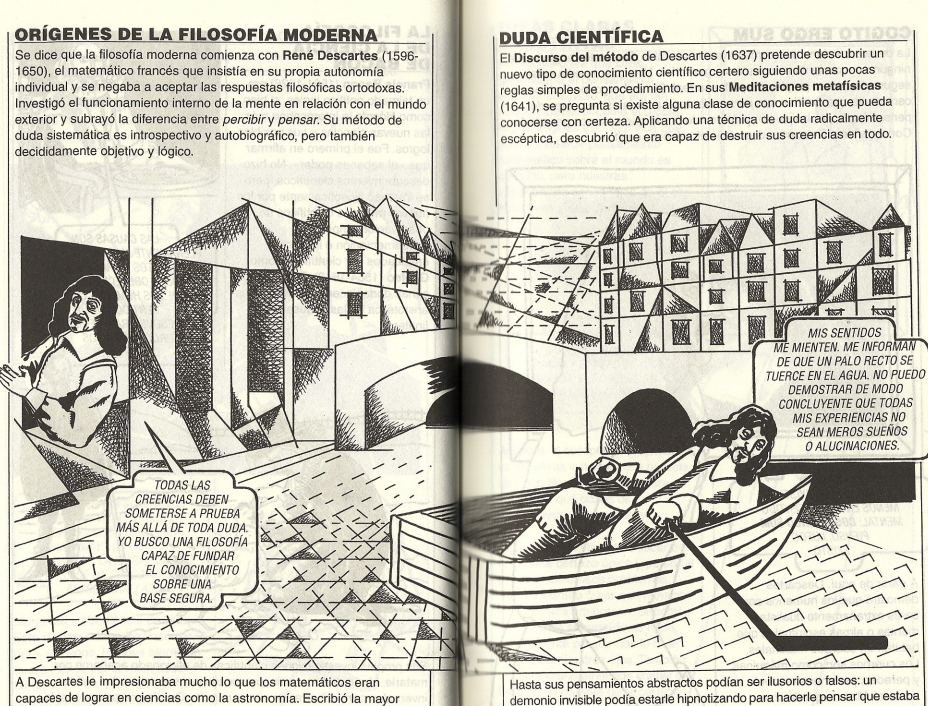
Francis Bacon (1561-1626) era un taimado político inglés, si bien como filósofo le interesaban más las nuevas ciencias y sus posibles logros. Fue el primero en afirmar que «el saber es poder». No hizo descubrimientos científicos, pero se interesó filosóficamente por los nuevos métodos científicos de observación empírica, experimentación e inducción empleados por científicos como Galileo (1564-1642). Bacon tenía nerias dudas acerca de la doctrina aristotélica de las «causas finales».



LAS CAUSAS SON
PLENAMENTE MATERIALES.
LOS OBJETOS Y PROCESOS
FÍSICOS OBEDECEN LEYES
QUE LOS HOMBRES CON
SENTIDO COMÚN
DESCUBRIRÁN MEDIANTE
PROCEDIMIENTOS
CIENTÍFICOS.



matarle. Murió de bronquitis, provocada por sus reiteradas salidas invernales para atiborrar de nieve un pollo. Quería comprobar si el frío



54 parte de su filosofía en el tolerante sosiego de la Holanda protestante

despiorto efectuando cálculos matemáticos precisos cuando no era así.

#### **COGITO ERGO SUM**

La duda cartesiana es acumulativa e implacable. Descartes sugiere que ningún conocimiento ofrece plenas garantías. Ni siquiera podía estar seguro de que su propio cuerpo fuese real. Sin embargo, podía tener la certeza de que existían sus pensamientos. La duda es una clase de pensamiento, por lo que no podemos dudar de que estamos pensando. Con esta idea, Descartes descubrió el célebre «cogito».



#### **IDEAS CLARAS** Y DISTINTAS

Descartes creía que Dios garantizaría el pensamiento racional abstracto, que era tan «claro y distinto» como el propio cogito original. Esto significa que nuestro «claro» pensamiento matemático sobre el mundo es correcto, pero nuestras experiencias sensoriales de él son subjetivas y defectuosas.

> **PODEMOS** ESTAR SEGUROS DEL TAMAÑO Y EL PESO DE UNA NARANJA, PERO NO DE SU COLOR, OLOR O SABOR.

Así pues, el escepticismo cartesiano es, en última instancia, una especie de juego filosófico utilizado para establecer qué clases de conocimiento seguro existen.

El camino subjetivo de Descartes hacia una certeza única y personal plantea numerosos problemas. Parece extraño creer que nuestros sentidos nos «mienten». Sabemos que un palo sumergido es recto. simplemente porque nos lo dicen más tarde nuestros ojos. También resulta extraño tener que confiar en Dios como garante de la certeza matemática.



#### **EL LEGADO DE DESCARTES**

El pensamiento solitario de Descartes **parece** ser privado e inviolable, pero está formado por palabras con una gramática y una historia cultural tras de sí. Y acaso toda búsqueda humana de absoluta certeza objetiva no humana esté desencaminada de por sí. Con todo, gracias a Descartes, los filósofos posteriores dispusieron de todo un nuevo repertorio de preguntas con las que devanarse los sesos...



La filosofía cartesiana hizo más respetable el dogma de que el auténtico conocimiento sólo puede derivarse de la razón y el conocimiento empírico es de segunda categoría. Estimuló así un debate filosófico que se prolongaría durante los cien años siguientes, e incluso más allá.

#### LAS PREGUNTAS DE SPINOZA

Baruch de Spinoza (1632-1677). fue un holandés de ascendencia judía que, como Descartes, llevó una vida solitaria. Como filósofo librepensador fue excomulgado de la comunidad judía y se ganó modestamente la vida puliendo lentes, un oficio que le provocó una afección pulmonar mortal.



A Spinoza le traía de cabeza el problema de la «sustancia». Si, como sostenía Descartes, existen dos clases de sustancias **independientes**, la mental y la física, ¿cómo es posible que interactúen?

¿CÓMO PUEDE «PROVOCAR» ALGO FÍSICO UNA DECISIÓN MENTAL?

> ¿Y CÓMO PUEDE AFECTAR A LA MENTE UNA SENSACIÓN FÍSICA?

La respuesta que Spinoza dio en su **Ética** (1677) consistió en refutar el dualismo

#### **EL MONISMO DE SPINOZA**

Spinoza empleó el método deductivo de la geometría para demostrar que sólo hay una sustancia, Dios, en la cual todo lo demás existe como un modo. Esto es, hay un sistema de leyes científicas del que cabe deducir todo cuanto conforma la naturaleza. Sólo conocemos dos de los infinitos atributos de Dios, pensamiento (mente) y extensión (cuerpo), pero ambos modos de ser son lo mismo, expresado de diferentes maneras. Cualquier objeto (modo de extensión) es idéntico a un modo de pensamiento, igual que un cuerpo humano posee una mente. ¿Significa esto que las piedras «piensan»?



Spinoza recalca la dimensión lógica de la teología, por lo que, a su juicio, la libertad científica total es compatible con la Biblia. Su «monismo» se ha identificado erróneamente con el panteísmo («Dios está en todo»), 60 que tanto influiría en los románticos ingleses y alemanes.

#### LEIBNIZ Y LA MONADOLOGÍA

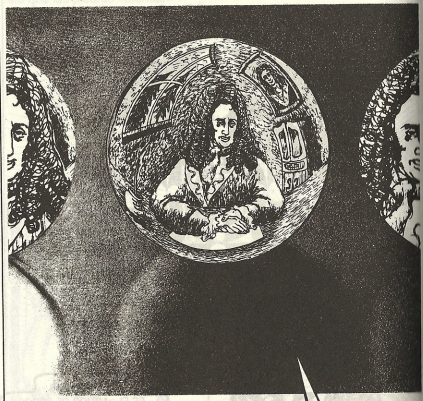
Gottfried Wilhelm Leibniz (1646-1716) mostró un extraordinario talento como matemático, filósofo y estadista. En competencia con Sir Isaac Newton (1642-1727), sentó las bases del cálculo integral y diferencial en au búsqueda de «un álgebra del razonamiento». Crítico tanto con Descartes como con Spinoza, propuso su propio e intrincado sistema metafísico de la Monadología (1714).

La idea central de Leibniz es que el pensamiento de Dios contiene una Infinidad de mundos posibles, pero sólo se ha realizado el mejor de ellos. Lo «mejor» se define como un mínimo de causas (leyes o medios) y un máximo de efectos (estados o fines).



Hemos de imaginar la mónada como una sustancia individual tal que... ed Wilhelm Leibniz (1646-1716) mostró un extraordinaro talenti

- 1. contiene todo concepto compatible con ella pero ningún otro;
- 2. no tiene partes, salvo los «accidentes» de las cualidades mentales y la tendencia;
- 3. no hay relación causal entre las mónadas, sólo entre sus estados;
- 4. cada mónada es un microcosmos independiente que refleja el macrocosmos entero;
- 5. este mundo posible existe porque Dios lo creó por necesidad moral, pero no necesariamente física.

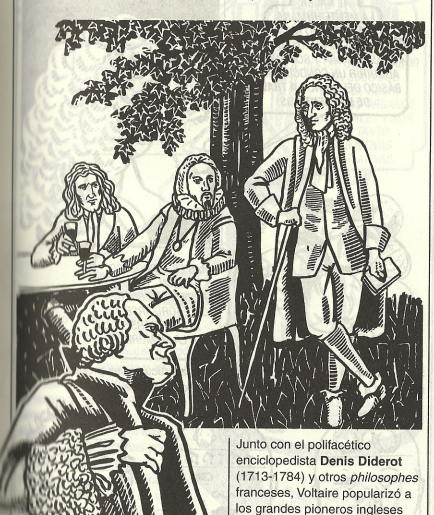


Leibniz fue el «Aristóteles del mundo moderno», porque intentó elaborar la última teoría general para unificar la filosofía escolástica v el nuevo racionalismo científico. Leibniz puso en duda la teoría de Newton según la cual el espacio y 62 el tiempo son absolutos e infinitos.

EN EL UNIVERSO MONÁDICO, EL ESPACIO ES RELATIVO AL LUGAR INDIVIDUAL DE LAS COSAS, Y EL TIEMPO A SUS ESTADOS SUCESIVOS.

#### **VOLTAIRE Y LA ILUSTRACIÓN**

Leibniz creó un elaborado modelo metafísico para describir la estructura Malca del universo. Pero ¿es verdadero? Y ¿cómo se establece si lo es o no? Esto revela una debilidad fundamental tanto de su filosofía molonalista como de la de Spinoza. En Cándido (1759), Voltaire satiriza el optimismo desmesurado de la concepción leibniziana del «mejor de todos mundos posibles». Voltaire (1694-1778) fue un gran paladín de la Illustración, una época de radicalismo social y confianza renovada en los poderes de la razón sobre el dogma, la superstición y la tiranía.



del empirismo: Bacon, Newton y

Locke.

#### LOCKE Y EL EMPIRISMO BRITÁNICO

John Locke (1632-1704) adoptó muchas de las ideas de Descartes sobre la mente y la percepción, pero fue también un fundador del empirismo, que insiste en que el conocimiento humano fundamental debe provenir de los sentidos. Creía asimismo que la doctrina platónica y cartesiana de las ideas innatas era ridícula y que la mayor parte de la metafísica era absurda.

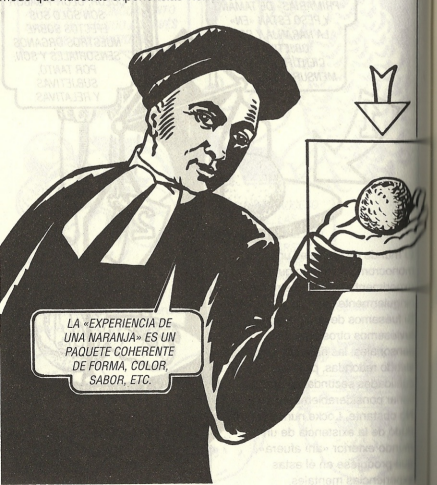




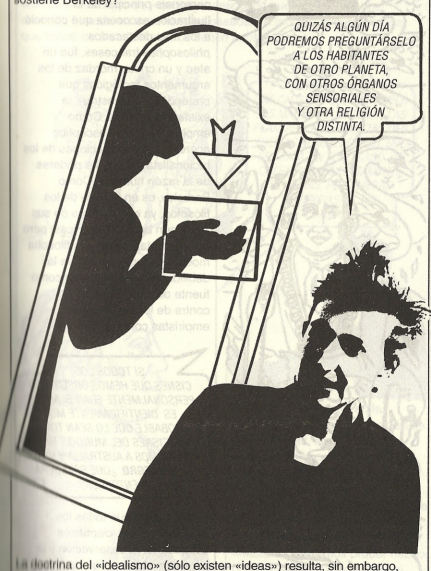
#### EL IDEALISMO DE BERKELEY

El obispo Berkeley (1685-1753) transformó la filosofía empirista de Locke en algo mucho más metafísico, que suele conocerse como idealismo. Explotó las incongruencias de la distinción lockeana entre lo primario y lo secundario demostrando la imposibilidad de separarlos. No es posible distinguir la forma primaria de un objeto sin su color secundario. ¿Por qué asumir entonces que unas experiencias son «reales» y otras sólo «mentales»? Berkeley concluyó que todas nuestras experiencias eran mentales y causadas por Dios, y que nuestras experiencias cotidianas eran una gigantesca ilusión. Esto lo formuló en una célebre máxima: esse est percipi, ser es ser percibido.

Afortunadamente, Dios torna coherentes y consistentes las ilusiones, de modo que nuestras experiencias vienen en «haces».



Esto implica que, cuando las cosas no se están percibiendo, ya no existen. Esta idea es muy difícil de creer, pero a los filósofos les gusta bastante, pues parece imposible de refutar. ¿Cómo podríamos «elevarnos por encima» de nuestros sentidos para refutar lo que sostiene Berkeley?



a la navaja de Ockham: asumir que es el mundo exterior el que

mente atareada, supondría una explicación más simple.



#### HUME abasus sup solignic Y EL ESCEPTICISMO **EMPÍRICO**

David Hume (1711-1776). personaje principal de la Ilustración escocesa que conoció a los más destacados philosophes franceses, fue un ateo y un crítico mordaz de los argumentos teológicos que pretendían «demostrar» la existencia de Dios. Como empirista era muy escéptico acerca de las afirmaciones de los racionalistas sobre los poderes de la razón humana. Como Berkeley, es un filósofo de los filósofos, ya que muchas de sus ideas son bastante técnicas, pero muy importantes para la filosofía moderna. Hume reconocía la debilidad de la inducción como fuente de conocimiento, en contra de lo que pensaban empiristas como Bacon.

SI TODOS LOS CISNES QUE HEMOS OBSERVADO PERSONALMENTE ERAN BLANCOS. ES CIENTÍFICAMENTE MUY PROBABLE QUE LO SEAN TODOS LOS CISNES DEL MUNDO... HASTA QUE VAYAMOS A AUSTRALIA Y VEAMOS UNO NEGRO. ¿QUÉ SUCEDERÁ **ENTONCES?** 

Hume señala que todos los descubrimientos científicos basados en la observación y la inducción deben seguir siendo conjeturales y temporales. La inducción nunca nuede ofrecernos

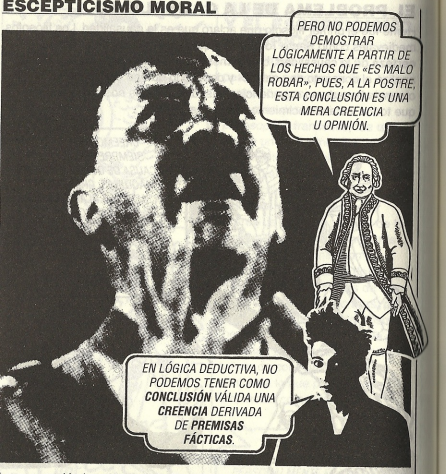
#### **EL PROBLEMA DE LA CAUSALIDAD**

Hume fue el primer filósofo que aclaró qué es la causalidad. Los filósofos medievales como Santo Tomás de Aguino creían firmemente en la certeza de la causalidad, que demostraba la existencia de Dios. Hume analizó el concepto de «causa» y descubrió que no era sino una greencia basada en experiencias pasadas. A todos nos gusta pensar que todos los acontecimientos tienen causas.



las máquinas, las plantas y los planetas en el pasado), pero ninguna posee certeza lógica.

Hume reconocía que no es posible demostrar las creencias morales. No podemos ver el concepto de «maldad». Podemos probar hechos como «Sócrates es mortal», si sabemos que todos los hombres - mantalas y sura Cásustas as un



La concepción humeana de la filosofía moral se denomina a veces «subjetivismo»: la creencia de que las proposiciones morales tales como «Hitler era malo» se refieren sólo a los sentimientos subjetivos de un ndividuo («Siento aversión hacia Hitler»). Hume pensaba que no existían prácticamente creencias «demostrables», y que la «razón» estaba sumamente sobrevalorada. Aunque era un filósofo radical, tenía creencias conservadoras que le llevaron a sugerir que el hombre sólo podía alcanzar la satisfacción si confiaba en sus sentimientos naturales de

De un modo bastante perturbador, Hume dudaba de la existencia del yo, debido a su imperceptibilidad: «Cuando pregunto a qué llamo mi yo [...]

simpatía hacia los demás y respetaba todas las tradiciones sociales.

ciempro tropiozo con coto o cauello personelle i

EL PRIMITIVO
ESTADO DE
INOCENCIA DE
ROUSSEAU

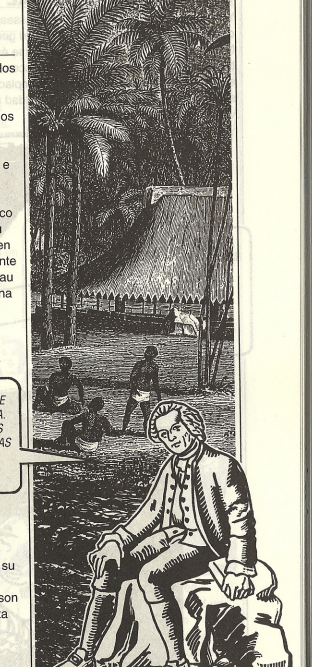
Voltaire admiraba sobremanera los encritos políticos de John Locke sobre los «derechos naturales». Locke mantenía que los individuos poseen ciertos derechos inalienables a la propiedad, la libertad de expresión y de culto, e incluso el derecho de rebelión contra los gobiernos y las leyes injustos. Pero fue el prerromántico sulzo Jean-Jacques Rousseau (1712-1778) quien se convirtió en el pensador político más influyente do finales del siglo xvIII. Rousseau rechazaba la doctrina hobbesiana

LAS VIDAS DE LOS
SERES HUMANOS
«NATURALES» Y
PRECIVILIZADOS ERAN VIDAS DE
SATISFACCIÓN Y BENEVOLENCIA.
PERO, CON LA LLEGADA DE LAS
GRANDES INVENCIONES HUMANAS
DE LA CIVILIZACIÓN
Y LA PROPIEDAD PRIVADA,
TODO FUE CUESTA
ABAJO.

do una naturaleza humana innatamente malvada.

estimularon las codicias artificiales. Por este motivo, en su opinión, los seres presociales, como los niños y los salvajes, son moralmente superiores. Se trata del mito del «retorno a la naturaleza», que influiría en el movimiento cultural conocido

Las necesidades artificiales



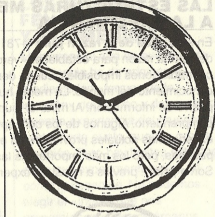
# LA VOLUNTAD GENERAL

Y lo que es aún más inquietante, Rousseau creía que las leyes sociales deberían ser expresión de «la voluntad general», que siempre acertaría. No queda claro cómo podría instaurarse ésta ni cuándo tendría que hacerse cumplir. Por desgracia, los escenarios revolucionarios siempre engendran idealistas y oportunistas implacables dispuestos a declararse a sí mismos la encarnación de esta entidad abstracta, que luego imponen violentamente a los demás.



#### LA RESPUESTA DE KANT A HUME

Immanuel Kant (1724-1804) fue un soltero meticuloso, de contumbres tan regulares que los ciudadanos de Königsberg podían poner en hora sus relojes on sus habituales paseos diarios. flu fiel sirviente Lampe le seguía alempre con un paraguas «por si acaso». Kant decía que la lectura de Hume le hizo despertar de su «sueño dogmático» racionalista. Pero discrepaba de la afirmación humeana según la cual creemos en la causalidad porque estamos adoctrinados por nuestras previas experiencias del mundo.



MI RESPUESTA CONSISTÍA EN SOSTENER, EN CONTRA DE HUME, QUE NUESTRO CONOCIMIENTO DEL MUNDO NO PUEDE PROCEDER TAN SÓLO DE LA

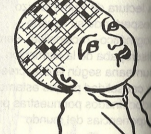


SÍ. Y SUS ALUMNOS DISFRUTAN DE SUS CLASES, QUE TIENEN FAMA DE SER MUY DIFÍCILES.

Kant proponía que los seres humanos «ven» la causalidad en el mundo porque se hallan constituidos de ese modo. Fue el primer filósofo en mostrar que ni los racionalistas ni los empiristas estaban demasiado en lo cierto. 73

#### LAS ESTRUCTURAS MENTALES PRECEDEN A LA EXPERIENCIA

En su Crítica de la razón pura (1781), Kant muestra cómo las tentativas de usar la razón para establecer «verdades» metafísicas producen contradicciones imposibles. Luego demuestra cómo adquirimos el conocimiento del mundo. La mente humana es activa, no un receptor pasivo de información. Al mirar el mundo, lo «constituimos» con el fin de comprenderlo. Algunos de los conceptos que aplicamos a nuestras experiencias actuales provienen, en efecto, de nuestras experiencias pasadas, pero los más importantes las preceden. Son a priori: previos a nuestras experiencias.



LA MENTE ORGANIZA Y SISTEMATIZA LO QUE EXPERIMENTAMOS CON SUS PROPIAS «INTUICIONES» «CATEGORÍAS» PROGRAMADAS. QUE CONFIEREN SENTIDO A TODOS LOS DATOS QUE NO CESAN DE ENTRAR A RAUDALES A TRAVÉS DE NUESTROS SENTIDOS.

Según Hume, construimos nuestro aparato conceptual a partir de nuestras experiencias. Kant responde que, si no poseyéramos de entrada alguna clase de aparato conceptual mental, no sería posible experiencia alguna. Es un idealista sofisticado. «Los pensamientos sin 74 contenido son vacíos, las intuiciones sin conceptos son ciegas.»

#### LOS MUNDOS FENOMÉNICO Y NOUMÉNICO

Más esencial aún es que nuestra experiencia ha de originarse mediante las «formas de la intuición» del tiempo y del espacio. Nuestra experiencia del mundo es, hasta cierto punto, nuestra propia creación. Pero hay límites estrictos en lo que experimentamos y en cómo lo hacemos. No podemos elegir el «input» que nos proporcionan nuestros órganos sensoriales ni modificar el diseño de nuestra mente.

TODO CUANTO NOS CABE EXPERIMENTAR ES FL MUNDO «FENOMÉNICO». QUE PUEDE NO COINCIDIR EN ABSOLUTO CON EL «NOUMÉNICO» REAL. ÉSTE SÓLO PUEDE VERLO DIOS. PUES NO ESTÁ CONDICIONADO POR EL TIEMPO NI EL ESPACIO, NI POR LAS LIMITACIONES DE LA MENTE HUMANA.

> Kant concluía que la ciencia se ocupa del mundo fenoménico (las cosas tal como «aparecen») y la religión permanece en el nouménico incognoscible (las cosas tal como «son»), de modo que ciencia y religión no tienen por qué entrar en conflicto. Pero, si todo lo que podemos experimentar es lo fenoménico, ¿cómo podía estar tan seguro de la existencia de un mundo nouménico?

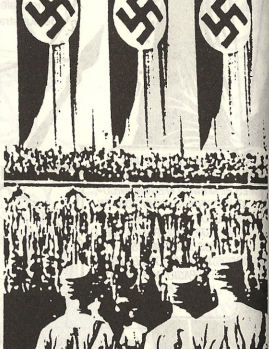
ele conllevar una lucha interna contra nuestros razón descubriremos cuál es nuestro deber: le reglas obligatorias o imperativos e: «Obra sólo según una máxima tal que tiempo que se torne ley universal».

ico de la causalidad. Debemos tener una

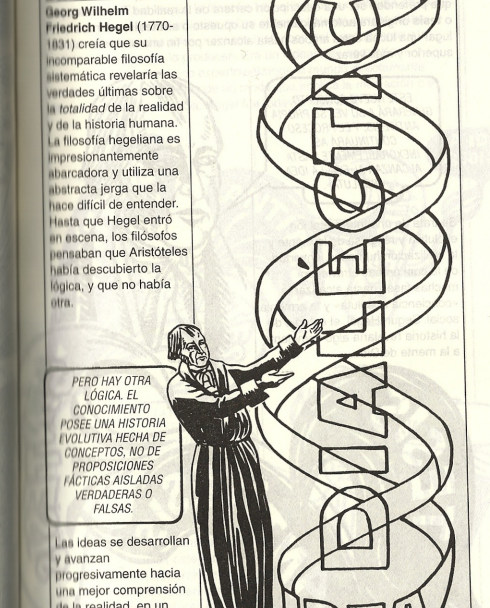
nos cumplir con nuestro deber e ignorar

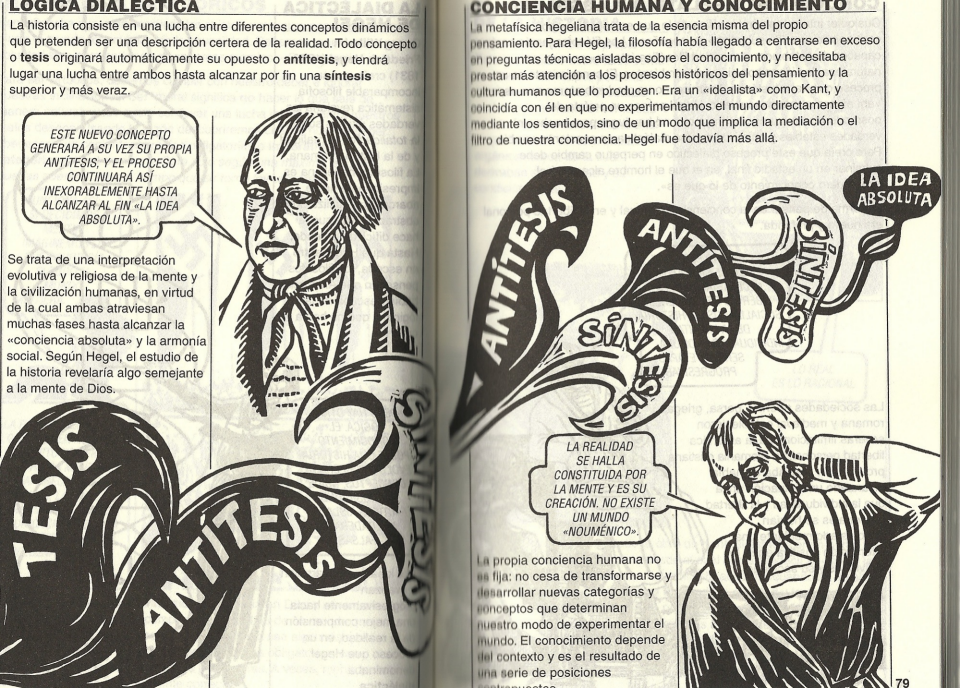
er moral significa no hacer lo que sale de

elegir ser seres morales. «Deber implica poder.»



tanto, malo. Kant creía en Dios y pensaba que la e comprender el sentido de un mundo que a





#### **CONOCIMIENTO RELATIVO Y ABSOLUTO**

Cualquier interpretación filosófica de lo que es «objetivo» por contraposición a lo «subjetivo» es engañosa. Los filósofos jamás serán capaces de establecer «la verdad filosófica íntegra» porque, por naturaleza, las ideas son siempre cambiantes. El conocimiento es un proceso cultural e histórico dinámico, no un producto eterno que espera «ahí afuera» a ser descubierto. Hegel parece un profeta del posmodernismo cuando subraya que no hay lugar para hechos ni verdades estables y objetivos en una dialéctica en constante cambio. Pero creía que este proceso dialéctico en perpetuo cambio debe culminar en un estadio final, en el que el hombre alcanzará el «verdadero conocimiento de lo que es».

Su forma de pensar en la conciencia individual y en la libertad personal era nueva y profunda.

LA LIBERTAD PERSONAL
SIGUE SIENDO
NECESARIAMENTE LA
LIBERTAD DE LOS SERES
SOCIALIZADOS. LA HISTORIA
DE LA LIBERTAD
INDIVIDUAL ES LA DE UNA
SERIE DE ETAPAS
PROGRESIVAS.

Las sociedades oriental, persa, griega, romana y medieval establecieron severas limitaciones a la auténtica libertad personal. La Alemania cristiana protestante, pensaba él, había alcanzado una situación en la que la individualidad y la libertad personales se habían conquistado mediante una interacción positiva entre los individuos y su sociedad.

#### EL ESTADO Y EL FIN DE LA HISTORIA

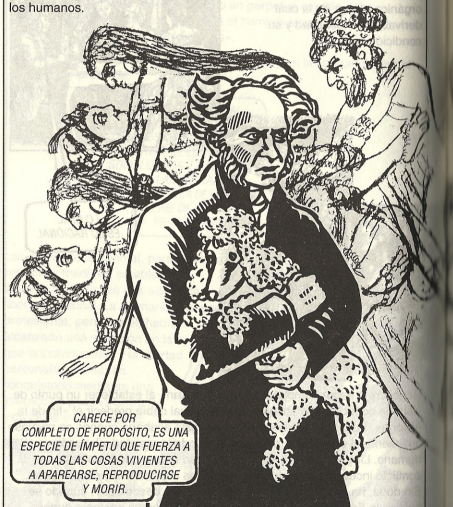
Hegel contemplaba su propio
Estado prusiano autocrático como
una suerte de «super-persona»
que había alcanzado el estadio
evolutivo final. Tanto él como sus
conciudadanos no eran sino una
pequeña parte de esta entidad
orgánica mayor, de la cual
derivaban su identidad y su
condición moral.



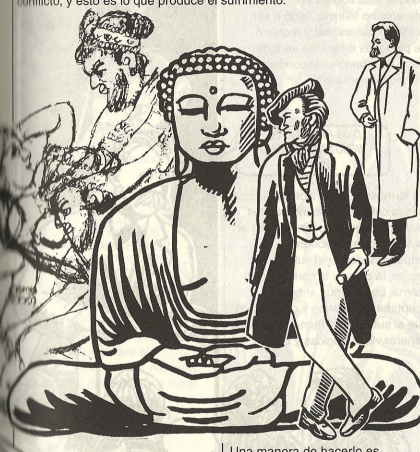
Hogol creía haber completado la obra de Kant, al establecer un punto de vinta de conocimiento absoluto desde el cual cabía predecir el «fin de la historia». Su proceso dialéctico determinista acabaría cuando se revelase finalmente el único «Espíritu» que guía toda la realidad y la razón humana. Llegar hasta allí sería un proceso arduo, pues implicaba un anillicto incesante entre fuerzas históricas imponentes y despiadadas. In duda, ha habido mucho de eso en Europa desde 1807, cuando se hiblicó la Fenomenología del Espíritu. Hoy parece bastante dudoso la historia humana posea un «destino» predecible o un propósito milimo.



Un filósofo alemán hostil a los métodos y doctrinas hegelianos fue **Arthur Schopenhauer** (1788-1860). Éste pensaba que la creencia hegeliana en un final feliz para la historia humana eran divagaciones de un «estúpido y torpe charlatán». Idealista convencido, convenía con Kant en que el hombre sólo puede vivir en el mundo fenoménico. Pero, para Schopenhauer, el fenoménico es un mundo ilusorio, siempre controlado por la **voluntad**, que dirige a todo ser vivo, incluidos



A los seres humanos les gusta creer que su vida posee algún significado auporior, pero ésta no es más que el impulso de satisfacer nuevos desos. Diferentes voluntades individuales entran entonces en inevitable conflicto, y esto es lo que produce el sufrimiento.



EL ÚNICO MODO DE ROMPER ESTA RUTINA ES PONER FIN AL DESEO. Una manera de hacerlo es dedicarse a actividades artísticas o a la contemplación, otra es llevar una vida de abnegación ascética. Schopenhauer fue el primer gran filósofo occidental influido por elbudismo. Sus ideas, hoy desdeñadas, tuvieron un gran impacto en personajes como el compositor **Richard Wagner** (1813-1883) y el filósofo alemán **Nietzsche**.



Friedrich Nietzsche (1844-1900), aunque educado en el luteranismo estricto, llegó a ser hostil al cristianismo y rechazó de plano las creencias en toda clase de mundo «trascendente» o «nouménico».

> DIOS HA MUERTO... Y NOSOTROS LE HEMOS MATADO.

Su formación como filólogo clásico le hizo concebir el mundo de los antiguos griegos como superior al mundo cristiano moderno, entusiasmado por el sufrimiento pasivo, la culpa y la condenación eterna. Los griegos antiguos aceptaban el destino y celebraban que el sufrimiento humano pudiera generar vidas trágicas y nobles



#### MÁS ALLÁ DEL BIEN Y DEL MAL

Como la mayoría de los illosofos precedentes, Nietzsche intentó redefinir la naturaleza humana. Consideraba un error generalizar sobre los eros humanos individuales, pues e los reducía a una «naturaleza emún» falsificadora. Vaticinaba que el capitalismo moderno y el progreso tecnológico producirían meramente un mundo burgués de ellillimos hombres» mediocres.

QUIERO QUE LOS SERES HUMANOS LLEGUEN A SER ALGO MÁS: SUPERHOMBRES O ÜBERMENSCHEN.

La cultura judeocristiana hvorecía a los débiles y los vulgares, mientras que el Übormensch necesitaría rechazar «la moralidad del rebaño» y mirar más allá de» las nociones tradicionales del bien y del mal, hacia algo más radical e Individualmente creativo: la "voluntad de poder». Aunque las Ideas de Nietzsche sobre el Übermensch no tienen nada que ver con características clasistas o raciales, revelan ciertamente una especificidad de género: era Indudablemente sexista. Su filosofía de la «voluntad de poder» fue necuestrada más tarde para promover una doctrina nazi antisemita.



#### **PRONÓSTICO POSMODERNO**

El escepticismo radical nietzscheano no acepta la existencia de hechos morales ni de reglas morales universales basadas en la «razón»: sólo hay prejuicios contemporáneos a la medida de las necesidades de la gente. Todo conocimiento conceptual se basa en generalizaciones determinadas por las ideologías y los sistemas clasificatorios del momento que niegan la individualidad y la unicidad. La mayoría de las presuntas «verdades» eternas no son más que creencias temporalmente útiles que cambian conforme avanza la historia.

LA VERDAD, AL IGUAL QUE LA MORALIDAD, ES UNA CUESTIÓN RELATIVA. NO HAY HECHOS, SÓLO INTERPRETACIONES.



Nietzsche anticipa el posmodernismo. Prefigura a Wittgenstein y a Derrida «deconstruyendo» por vez primera las creencias como trampan del lenguaje. («No nos libraremos de Dios hasta que nos libremos de la gramática.») Las historias del saber de Foucault deben mucho a las ideas nietzscheanas de las genealogías y la voluntad de poder.

#### **ETERNO RETORNO**

Nietzsche propuso asimismo una agaya ciencia» del eterno retorno, una idea sugerida por Heráclito, que sostiene que el tiempo es ciclico, que se repite una y otra vez. Tal era la astuta crítica nietzscheana al imperativo moral de Kant y a la pesimista concepción de Schopenhauer del deseo como causa del sufrimiento. El eterno retorno constituye el criterio mediante el cual juzgar el valor de la propia vida.

SI ESTÁS VIVIENDO REALMENTE UNA BUENA VIDA, ¿NO ESTARÍAS ENCANTADO DE REPETIRLA UNA Y OTRA VEZ?

Así, la vida no se juzga por su silnal», como en el cristianismo, alno realmente como una elección realizada en este momento. Su idea de la elección actual que confirma el valor de la existencia hace de él un precursor del existencialismo.



#### EL EXISTENCIALISMO CRISTIANO DE KIERKEGAARD

El danés **Søren Kierkegaard** (1813-1855) discrepaba de la idea kantiana de que religión y moralidad podían fundarse en la razón. La fe era totalmente irracional e indemostrable. También ponía reparos a los procesos dialécticos «tanto/como» hegelianos, que parecían absorber a las personas e ignoraban la realidad de su necesidad de tomar decisiones individuales «o bien/o bien».

La principal preocupación de Kierkegaard se refería al problema de la existencia, por lo que se le considera un precursor del existencialismo. Las personas suelen ignorar las cuestiones relativas al significado de su vida y prefieren evadirse con algún tipo de rutina anónima. Para Kierkegaard, eso no estaba bien.

LA EXISTENCIA SIGNIFICA
QUE TIENES LIBERTAD
PARA ELEGIR QUIÉN
ERES, Y ESTO
IMPLICA VIVIR UNA
VIDA DE
COMPROMISO.

Todos los seres humanos están condenados a vivir vidas de incertidumbre y absurdo, comprometidos con verdades subjetivas que no pueden llegar a demostrarse.

#### EL SALTO DE FE

Para Kierkegaard, esto significaba llegar a ser un cristiano comprometido y dar un «salto de fe», porque las creencias centrales del cristianismo son también esencialmente incognoscibles. Podemos elegir llevar la vida moral, la vida estética o la vida religiosa. Él se decantó por la última opción.



ME DOY CUENTA DE QUE ESTO SIGNIFICA VIVIR UNA VIDA DE «TEMOR Y TEMBLOR» EN MI PROPIA ALIANZA PERSONAL CON DIOS.

Uno se convierte en cristiano ante una «incertidumbre objetiva», en virtud de la cual Dios no es susceptible de demostración. Ésta no es la cual lididad pública» que Kierkegaard criticó con virulencia en su propia de luterana. Su fe era irónica, juguetona y apasionada, y escribía un novelista, usando muchos pseudónimos, en combate contra el lido filosofar abstracto.

#### **DEL IDEALISMO AL MATERIALISMO**

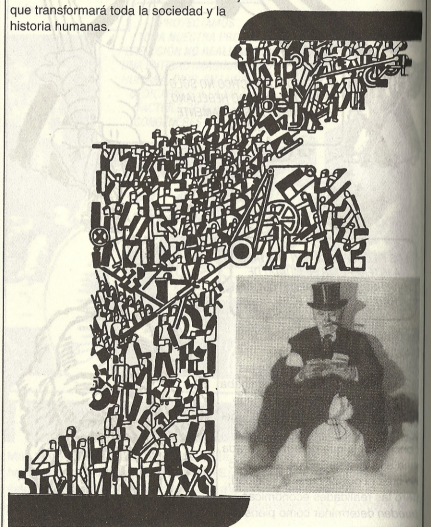
Durante más de ochenta años, la filosofía idealista alemana sostuvo que el mundo estaba constituido por ideas, aunque hubiera discrepancias acerca de la esencia de dichas ideas y del conocimiento humano de éstas. Ludwig Feuerbach (1804-1872) fue una figura clave del cambio, al dar un nuevo giro al concepto hegeliano de alienación. Según Hegel, la conciencia progresa planteando dentro de sí la diferencia contradictoria e intentando luego superar esta contradicción o autoalienación mediante ulteriores reflexiones. Por tanto, si ésa es la forma de progresar de la mente, entonces, a juicio de Feuerbach, el error de la religión se torna evidente.



Más tarde pasaría de la crítica de la ilusión religiosa de la «izquierda hegeliana» al **materialismo** radical: «Eres lo que comes», afirmaba; esto es, primero son las necesidades materiales; las ideas son secundarias. La unión de hegelianismo y materialismo de Feuerbach le abrió el camino a Karl Marx.

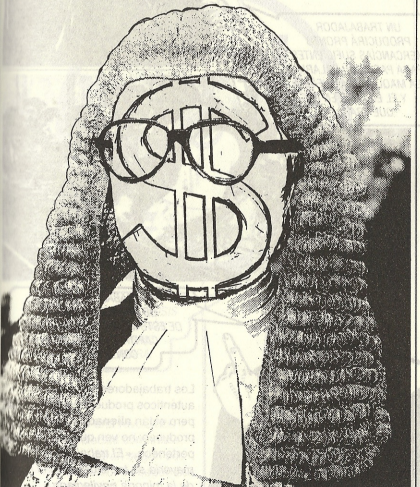


Para Marx, la historia es el relato de una constante lucha dialéctica, no entre abstractas ideas hegelianas, sino entre clases y fuerzas económicas absolutamente reales. Por ello su filosofía se denomina a veces **materialismo dialéctico**. Estas luchas históricas se produjeron originariamente entre los esclavos y sus amos, y luego entre los siervos y sus señores feudales. En la sociedad moderna, la guerra civil económica tiene lugar entre la burguesía (los propietarios del capital y de los medios de producción) y el proletariado, los obreros urbanos industriales que venden su trabajo. Esta guerra dialéctica debe finalizar inevitablemente en una revolución internacional de los trabajadores



## UNA FILOSOFÍA DE LA ECONOMÍA DA VERDA POR

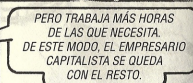
Marx era un determinista económico y sostenía que todas las creencias y actividades humanas, incluidas la religión y la filosofía, han sido siempre el producto de fuerzas materiales. La base económica de cualquier alutema de relaciones económicas y fuerzas productivas determinará y dirigirá la superestructura de sus instituciones legales, políticas y oulturales. El papel primordial de estas instituciones es ocultar y dineminar la ideología, de modo que «las ideas dominantes en cada opoca [son] las ideas de la clase dominante». Esto significa que casi todos, tanto los capitalistas como sus víctimas, adolecen de «falsa conciencia»: una incapacidad para reconocer que una clase está explotando a otra.





La teoría del valor trabajo propuesta por el economista **David Ricardo** (1772-1823) afirmaba que el valor de las mercancías proviene de las horas de trabajo invertidas. Marx fue más lejos. Para él, esto significa que los propietarios del capital explotan a los trabajadores: les roban las horas extra de trabajo o **plusvalía** de todo cuanto producen.

UN TRABAJADOR PRODUCIRÁ PRONTO MERCANCÍAS SUFICIENTES PARA PAGAR SU SALARIO, LA MAQUINARIA QUE USA Y EL EDIFICIO EN EL QUE TRABAJA.

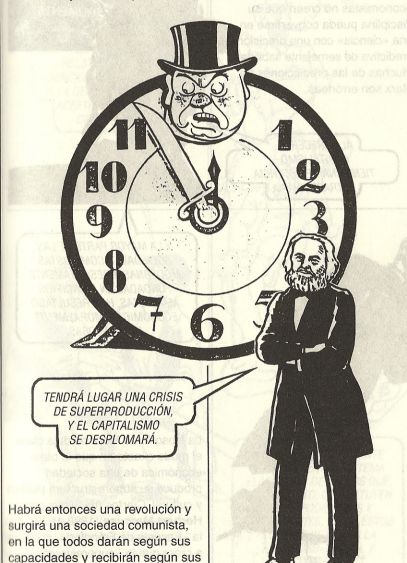


Los trabajadores son los auténticos productores de riqueza, pero están **alienados** de lo que producen: no ven que les pertenece. «El trabajo de la mayoría se transforma en el capital de la minoría privilegiada.»

necesidades.

#### EL FINAL DEL CAPITALISMO

Gracias a otro economista, **Adam Smith** (1723-1790), la mayoría de los ouropeos del siglo xix pensaban que el capitalismo era inevitable o incluso un regalo divino. Para Marx, su interpretación científica de la oconomía podría predecir la implosión final del sistema capitalista. La riqueza se concentraría en las manos de la minoría, mientras que la inmensa mayoría de la población quedaría reducida a la pobreza.



#### **EL PROFETA MARX**

Marx siempre sostuvo que no era un «marxista». Aunque se tomaba muy en serio a sí mismo y a sus ideas, no siempre le agradaba que algunos de sus discípulos viesen en él un profeta infalible. Hoy, los economistas no creen que su disciplina pueda convertirse en una «ciencia» con una precisión predictiva de semejante fiabilidad. Muchas de las predicciones de Marx son erróneas.

AL PARECER EL CAPITALISMO
TIENE UNA RESISTENCIA
EXTRAORDINARIA.



Y LA MAYOR PARTE DE LAS SOCIEDADES COMUNISTAS MODERNAS, PRESUNTAMENTE FUNDADAS EN PRINCIPIOS MARXISTAS, HAN RESULTADO ECONÓMICA Y MORALMENTE DESASTROSAS.

La filosofía de Marx no deja claro el modo exacto en que la base económica de una sociedad produce su superestructura política y cultural. Ciertos marxistas como Herbert Marcuse (1898-1979), do la «Escuela de Fráncfort», llegaron a creer que la «superestructura» posee en realidad vida propia.

Las ideas pueden ser tan importantes como la economía en la determinación del pensamiento y la historia humanos; después de todo, quizás Hegel tenía algo de razón. **Antonio Gramsci** (1891-1937), quien sugería que la gente llega a considerar «naturales» las construcciones ideológicas de su mundo social y político, compartía esta interpretación.

LO CUAL SIGNIFICA QUE A LOS GOBIERNOS LES RESULTA RELATIVAMENTE SENCILLO PERSUADIR A LA GENTE PARA QUE ACEPTE SU PROPIA OPRESIÓN.



Il postestructuralista Roland Barthes (1915-1980) mostraría después cómo funciona este proceso de «naturalización».



EL DISCURSO DOMINANTE
CONSISTE EN UN SISTEMA
ELABORADO DE SIGNOS QUE,
EN CONJUNTO, CONSTITUYEN
MITOS PODEROSOS Y
CONVINCENTES, Y SON ÉSTOS
LOS QUE INTEGRAN LA
«REALIDAD» SOCIAL Y
CULTURAL.

96

#### **UTILITARISMO: LA CIENCIA MORAL**

Al mismo tiempo que Marx tomaba rápidas notas en la biblioteca del Museo Británico, había arraigado en Inglaterra un género muy diferente de filosofía atea y materialista llamado **utilitarismo**. Lo fundó **Jeremy Bentham** (1748-1832) y lo refinó más tarde **John Stuart Mill** (1806-1873). A diferencia de Marx, ambos ingleses pensaban que no había nada intrínsecamente malo en el capitalismo: era inevitable y bueno.

Bentham era un excéntrico abogado interesado en la relación entre la moralidad y el derecho.



minon los seres
minanos son
minor y sentir placer. Por
moral y política debería
marar de aumentar el
placer y minimizar el
dolor. Debería ser
lamocrática.

A TAREA DE CUALQUIER GOBIERNO ELEGIDO GONSISTE, PUES, EN GARANTIZAR LA MÁXIMA FLICIDAD PARA EL MAYOR NUMERO DE PERSONAS.

Hentham creía
Inceramente que la
Ifelicidad» podía
Cuantificarse y medirse
Clentíficamente con el fin
de «resolver» asuntos
morales y políticos. A
Costo lo llamó «cálculo
(productor) de felicidad».
Pensaba también que el
Costema capitalista era el
que mejor se adaptaba a



### FELICIDAD PÚBLICA

Es evidente que el utilitarismo tiene sentido como una manera de organizar las prioridades de un gobierno democrático populista. Démosle a la gente lo que quiere o, en todo caso, lo que el gobierno considera que es bueno para ella. Alentaba los ideales victorianos de utilidad pública, como la instalación del alcantarillado y la construcción de escuelas y hospitales, porque tales cosas producían felicidad. Bentham pensaba también que los gobiernos deberían penalizar a los perezosos con asilos para pobres y a las clases criminales con cárcelos «panópticas», en las que se vigila perpetuamente a cada prisionero desde una torre central.





### LA TIRANÍA DE LA MAYORÍA Y EL PLURALISMO

In Stuart Mill trató de modificar la doctrina original de Bentham. Le mocupaba que el utilitarismo condujese a una «tiranía de la mayoría». Il mayoría cree que sólo serán felices si se aplican medidas severas milra los grupos minoritarios, entonces eso es lo que debe hacer el millorno. El utilitarismo no atiende convincentemente a los derechos militarios individuales. Y, dado que tiene que existir algún tipo de agencia milral dispensadora de cantidades de felicidad, los gobiernos centrales un organismos burocráticos devienen excesivamente poderosos.

A Mill todo esto le preocupaba. En **Sobre la libertad** (1859), abogaba por una tolerancia hacia las ideas y los estilos de vida minoritarios, elempre que no perjudiquen a los demás.



UNA SOCIEDAD PLURALISTA ES
SALUDABLE, EN PARTE PORQUE
BRINDA UN ESCENARIO EN EL
QUE LA «VERDAD» ACABARÁ
IRIUNFANDO SOBRE LA FALSEDAD
LA MORALIDAD ES ALGO MÁS
QUE EL GOBIERNO
DE LA MAYORÍA.

Mill también parecía reconocer que los cimientos del utilitarismo de Bentham eran más bien frágiles. Aun cuando los individuos estén biológicamente programados para buscar su propia felicidad, ¿qué incentivos les ofrece el utilitarismo para proporcionar felicidad a otros?

# NORTEAMERICANA

Norteamérica es una invención europea, en parte porque su Constitución se basa en los principios filosóficos de la Ilustración. Tras la Guerra de la Independencia (1774-1781), los «padres fundadores» debían decidir cuál sería el futuro político de Norteamérica. Un número sorprendentemente elevado de políticos norteamericanos recelaban de las instituciones democráticas. No obstante, otros como **Thomas Jefferson** (1743-1826) y **Benjamin Franklin** (1706-1790) se tomaron muy en serio sus nuevas ideas políticas y filosóficas europeas, que acabaron por triunfar. Norteamérica llegó a ser una república democrática.



#### NINGUN GOBIERNO ES EL MEJOR GOBIERNO

Uno de los primeros filósofos norteamericanos que pensaron que la libertad y la felicidad se alcanzaban mejor sin la ayuda de los gobiernos fue **Henry David Thoreau** (1817-1862). Thoreau abandonó la sociedad durante dos anos, dos meses y dos días. Docidió vivir en una rústica cabaña junto a un estanque de Massachusetts, donde escribió **Walden** (1854), que celebraba las apacibles bellezas de su entorno natural y recomendaba la vida soncilla.

DESPERDICIAMOS

LA VIDA POR LOS DETALLES...
¡SIMPLICIDAD!



Un día de 1846, Thoreau fue hasta la ciudad para que le reparasen un zapato. La policía local le vio y le pidió que pagara su contribución. Thoreau creía que sus impuestos se usarían para financiar la guerra contra México y reforzar las leyes esclavistas, así que se negó a pagar y pasó una noche en la cárcel. A resultas de aquello escribió su romántica y anarquista

Desobediencia civil.



Muchos buenos norteamericanos, como **Noam Chomsky** (n. 1928), aún reen en la primacía de la conciencia individual sobre la autoridad estatal recelan sabiamente de las grandes corporaciones y organismos ubernamentales, que determinan hoy, en gran medida, su país y su olítica exterior. La «alternativa» beatnik y la hippy pueden remontarse a disidencia anarquista de Thoreau.

### EMERSON: EL CONOCIMIENTO QUE RESIDE MÁS ALLÁ

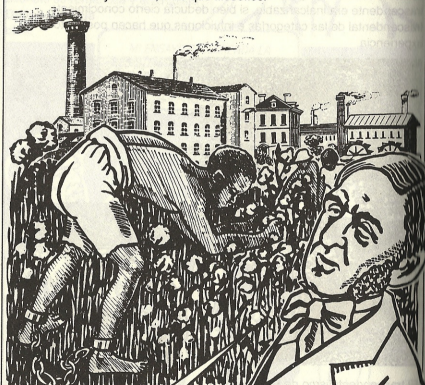
Thoreau formaba parte de un movimiento literario y filosófico mequívocamente norteamericano, conocido como trascendentalismo.

Cuando la filosofía se clasifica como «trascendente» suele ser porque se pronuncia metafísicamente en favor de un conocimiento superior y más verdadero, que excede la experiencia sensorial humana ordinaria y sólo al alcanzable mediante la razón o la intuición. Las «formas» platónicas y as especulaciones teológicas medievales sobre la naturaleza de Dios constituirían buenos ejemplos de ello. Para Kant, semejante conocimiento trascendente era inalcanzable, si bien deducía cierto conocimiento trascendental de las categorías e intuiciones que hacen posible toda experiencia.



organizada.

Los trascendentalistas como Emerson y Thoreau sostenían concepciones panteístas acerca de la belleza del mundo natural, una belleza que existía en virtud de la divinidad que reside en todas las cosas (una concepción filosófica bastante poco trascendente). Emerson sugería que el propósito fundamental de la vida humana es la unión íntima con la «superalma»: una entidad amorfa semejante a la sustancia monista de Spinoza o al «Espíritu» de Hegel. El trascendentalismo es una extraña y poco original amalgama de tradiciones filosóficas y literarias europeas (y orientales), lo que lo convierte en un interesante fenómeno social y literario, más que filosófico.



TANTO THOREAU COMO YO NOS MOSTRAMOS CRÍTICOS CON UNA NORTEAMÉRICA QUE SE ESTABA VOLVIENDO CADA VEZ MÁS MATERIALISTA, URBANA E INDUSTRIAL. En sus últimos años, Emerson participó en la causa abolicionista y pronunció discursos antiesclavistas por todos los Estados del norte. La influencia de ambos hombres en la vida cultural y política norteamericana es inmensa. «Todo hombre debe ser un inconformista.»

#### **PRAGMATISMO**

Pero la filosofía norteamericana más importante e independiente es ol pragmatismo. Tanto Charles Banders Peirce (1839-1914) como William James (1842-1910), empiristas radicales y contrarios a la especulación metafísica del trascendentalismo, rechazaban las tradicionales interpretaciones filosóficas racionalistas y empiristas del conocimiento como gierta clase de experiencia mental privada. Sugerían que el gonocimiento humano debería concebirse más bien como una respuesta adaptativa al entorno, en quanto a su capacidad de resolver problemas.





#### C. S. PEIRCE

El pragmatista más profundo v original es, sin duda, C. S. Peirce. Sólo recientemente se le atribuve haber abonado él solo el terreno para buena parte de la filosofía del siglo xx. Como Thoreau, nunca «encajó» en la respetable sociedad norteamericana. No publicó en vida libro alguno, vivió mucho tiempo como un ermitaño y murió en la pobreza. En sus primeros años ejerció como físico e hizo importantes descubrimientos en geofísica, así como algunas contribuciones relevantes en lógica formal y filosofía de la ciencia. Su filosofía empirista radical, como veremos, anticipa las concepciones de los positivistas lógicos.



Aún más importante es que inventase más o menos la semiótica, la teoría de los signos, una disciplina crucial para el desarrollo del estructuralismo v el posmodernismo del siglo xx. Peirce clasificaba los signos como naturales (las nubes significan la lluvia), icónicos (en los que el signo se asemeja a lo significado, como un dibuio de guisantes en un paquete de guisantes congelados) o convencionales (en los que el signo es resultado de una convención, como que el color rojo sea signo de peligro en las sociedades occidentales). Peirce daba a estos últimos signos el nombre de «símbolos».

SON LOS MÁS EXTRAÑOS, PUES SE CONSTITUYEN POR EL MERO HECHO DE SER USADOS O ENTENDIDOS COMO TALES.

> Las palabras y el lenguaje se construyen a base de tales símbolos. Los signos naturales e icónicos suelen señalar la presencia de aquello a lo que se refieren. Pero los símbolos como las palabras raramente lo hacen. Si leo un libro con el símbolo «elefante» en él, difícilmente inferiré de ello que haya algún elefante en mi casa. Las palabras son símbolos «arbitrarios» que, de alguna forma, siguen generando significado. Las ramificaciones de esta teoría, como veremos en la última sección de este libro, han sido muy importantes para la filosofía.

LA FILOSOFÍA NO PUEDE ESTABLECER «VERDADES DEFINITIVAS» SOBRE LA ESENCIA DE LA «REALIDAD». AS IDEAS INDIVIDUALES SIEMPRE DEBEN SER COMPROBADAS POR LOS EFECTOS QUE PRODUCEN.

Se definía como un «falibilista contrito», porque reconocía que todo conocimiento científico humano es siempre provisional. con lo que anticipaba el 108 «falsacionismo» de Karl Popper.

#### **WILLIAM JAMES**

W. James estaba muy influido por el pragmatismo de Peirce. También creía que las ideas no debían verse como entidades metafísicas abstractas, sino como herramientas con aplicaciones prácticas, como la capacidad de predecir experiencias. Principios de Psicología (1890) fue el primer auténtico libro de texto sobre la mente humana en el que se insistía en que la psicología debería asemejarse más a las ciencias naturales. James estaba interesado en la base fisiológica de la conciencia y en su función biológica, que explicaba en términos darwinianos.



La psicología de James se conoce a menudo como funcionalismo: para él las características relevantes de la conciencia residen en qué hace y en las diferencias que establece. Para James la conciencia existe como un flujo continuo, no como una serie de ideas discretas, concepción que influyó tanto en el género de ficción del siglo xx como en la fenomenología de Husserl. También pensaba que era posible ejercitar el libre albedrío para curarse de la depresión, algo que él mismo hizo. Observó que la creencia religiosa con frecuencia dotaba de sentido la vida de muchas personas y, al final de su vida, estudió el fenómeno del misticismo en Las variedades de la experiencia religiosa (1902). Creyó que Dios existe pero que es finito, lo cual brinda una explicación bastante hábil de cómo y por qué los seres humanos son libres e 110 independientes de Dios, y por qué existe el mal en el mundo.

#### JOHN DEWEY

John Dewey (1859-1952) fue un pragmatista o «instrumentalista» alstemático que creía que ser «filosófico» algnificaba ser críticamente inteligente y llevar a cabo una aproximación «científica» a los problemas humanos. Los pragmatistas como Dewey eran grandes entusiastas de los logros de la ciencia y nus métodos de investigación. Dewey estaba convencido de que la filosofía podía desempeñar un papel crucial en una creativa democracia norteamericana, contribuyendo a toda suerte de conocimientos en ética, arte, educación y en las recién nacidas ciencias sociales. Como Peirce. Dewey era un teórico «falibilista», si bien creía en la posibilidad real del progreso práctico on los asuntos humanos. La sociedad nólo puede progresar si se educa a sus miembros para que sean Inteligentes y flexibles.



COMO SOLUCIONADORES DE PROBLEMAS CON UNA MENTE AUTÓNOMA QUE NECESITAN SER ESTIMULADOS CONTINUAMENTE.

En su famosa Escuela Laboratorio de la Universidad de Chicago, se incitaba (y se incita) a los niños a resolver problemas inventando hipótesis y su subsiguiente comprobación. Según Dewey el arte debía fomentarse porque estimula «soluciones» imaginativas a sus propios «problemas» singulares.

#### **DEMOCRACIA**

Dewey aprobaba la democracia por razones pragmáticas. Las sociedades democráticas son mejores porque son flexibles, huyen del dogma y afrontan el cambio. Dewey también estaba interesado en la nueva disciplina de la sociología por su capacidad de producir estadísticas útiles. Consideraba que los problemas sociales no podían resolverse con teorías abstractas.

NO EXISTEN TEORÍAS GENUINAS DE LA HISTORIA Y LA SOCIEDAD, SÓLO ANÁLISIS CONCRETOS Y DETALLADOS.

#### **NEOPRAGMATISTAS**

En la Norteamérica de la posguerra, el pragmatismo se vio prácticamente eclipsado por la filosofía analítica y la fenomenología europea, mas no por mucho tiempo. La verdad es que el pragmatismo jamás desapareció. Los filósofos norteamericanos creen que su objeto de estudio debe tener una utilidad práctica, aunque existen muchas discrepancias a la hora de establecer con precisión dicha utilidad. W. V. Quine (1908-2000) mostró que algunos de los dogmas fundamentales de la filosofía analítica son preocupantemente imprecisos. Es un pragmatista, pues sugiere que el conocimiento humano es inevitablemente holístico.

EL CONOCIMIENTO ES UNA
«MATRIZ» O CUERPO INTEGRADO DE
CREENCIAS QUE SIEMPRE PUEDEN
MODIFICARSE MEDIANTE LA
EXPERIENCIA; INCLUSO NUESTRAS
«CREENCIAS» MATEMÁTICAS Y
LÓGICAS.

A Richard Rorty (n. 1931) se le entaloga a menudo como un eneopragmatista sofisticado», en RECELO ENORMEMENTE DE LA FILOSOFÍA «FUNDACIONALISTA», QUE SUGIERE QUE LOS FILÓSOFOS DISPONEN DE ALGÚN MODO ESPECIAL DE IDENTIFICAR VERDADES INCUESTIONABLES SOBRE LA REALIDAD O DE ESTABLECER LOS «FUNDAMENTOS»

Como todos nosotros, Dewey fue un hijo de su tiempo. Su visión de la «sociedad» se halla bastante limitada por la perspectiva de la clase media provinciana norteamericana, y sus ideas son gradualistas.



Hoy hay en Estados Unidos al menos 10.000 filósofos profesionales. Conciben la filosofía como una actividad práctica que se ocupa de los «problemas» de la conciencia y la inteligencia artificial, la ética médica, los derechos humanos, las matemáticas, las implicaciones del relativismo epistemológico y ético, la lógica, etc. La filosofía norteamericana es una vasta y laboriosa empresa que aquí no podemos sino resumir de forma insuficiente.

John Rawls (1921-2002), en Teoría de la justicia, ha intentado mostrar, mediante un ingenioso y ficticio contrato presocial, que es posible reconciliar la justicia social con una democracia liberal capitalista.

Saul Kripke (n. 1940) ha tratado de cambiar la forma de pensar de los filósofos acerca de la relación entre lógica y experiencia. Sostiene que nuestro conocimiento de que el agua es H<sub>2</sub>O es tan «cierto» como 114 | nuestros conocimientos de matemáticas y lógica.

Daniel Dennett (n. 1942) ha formulado ideas radicalmente novedosas sobre la naturaleza de la conciencia humana, como lo ha hecho Thomas Nagel (n. 1937) en su célebre ensayo titulado «¿Qué se siente al ser murciélago?».

John Searle (n. 1932) ha escrito sobre la filosofía del lenguaje y es crítico con todas las teorías materialistas de la mente. Sostiene que, con sus cálculos matemáticos, los ordenadores siempre serán más rápidos pero más estúpidos que nosotros, pues no pueden captar «significados» de manera convincente.

El neopragmatista Rorty sostiene que la filosofía no es más que una voz entretenida en una vasta conversación civilizada general o, lo que es peor, una «enfermedad» para la que es preciso someterse a terapia. Aun así parece muy difícil contener la cantidad de nuevos libros y artículos filosóficos norteamericanos que se publican cada año (alrededor de 4.000). 1115

### INTRODUCCIÓN A LA FILOSOFÍA DEL SIGLO XX

Decía Nietzsche que las ideas filosóficas no son sino las creencias dominantes de cada época. La filosofía del siglo xx no constituye ninguna excepción a esta regla. Sus filósofos abordan de diferentes modos los mismos temas dominantes: los problemas de la sociedad de masas, la pérdida de la identidad individual, la duda y la incertidumbre relativista. El interés se centra también en complejos problemas sobre la conciencia humana, el significado y la lógica. La filosofía de los últimos ochenta años suele clasificarse en dos tipos: «analítica» y «continental».

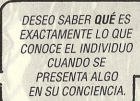


La filosofía continental puede caracterizarse como un replanteamiento de la tradición cartesiana, kantiana y hegeliana.

# ORÍGENES DE LA FENOMENOLOGÍA

La crítica kantiana de la metafísica había concluido que todo cuanto podemos llegar a conocer con cierto grado de certeza empírica es el mundo fenoménico, el estado de las apariencias, pero nunca el mundo nouménico de las cosas tal como «son en realidad». Podríamos preguntarnos: «Pero ¿qué es lo que experimentamos cuando tenemos experiencias?». La fenomenología intenta responder esa pregunta centrándose en el análisis de cómo aparecen las cosas ante la conciencia.

El filósofo y psicólogo **Franz Brentano** (1838-1917) propuso una «psicología descriptiva o fenoménica».



Brentano insistía en la primacía de la **intencionalidad**: la conciencia posee siempre un objeto «intencional», siempre se dirige *a* algo. Si creo, odio o veo, siempre hay algo que creo, odio o veo, aun cuando no exista en realidad, como en el caso de un fantasma o un recuerdo.

#### VÍNCULOS CON LA PSICOLOGÍA Y LAS MATEMÁTICAS

La fenomenología se vincula con el nacimiento de la psicología experimental, fundada oficialmente en 1879 por Wilhelm Wundt (1832-1920), el primero en proponer que la introspección (el examen de los propios estados mentales según reglas estrictas) podía ser un método experimental. El propio Brentano tuvo relación con uno de los fundadores de la psicología de la Gestalt, Christian von Ehrenfels (1859-1932). Las matemáticas también proporcionan una importante conexión en el caso de Edmund Husserl (1859-1938), un filósofo de las matemáticas que adoptó la idea de la conciencia intencional de Brentano. Definió la fenomenología como una descripción del contenido de la conciencia.



#### EL MÉTODO DE LAS REDUCCIONES

Parecía haber un único modo de saber con seguridad qué es la conciencia, y consistía en ejecutar una serie de «reducciones» que no reparasen en ninguna distracción metafísica y teórica para concentrarse exclusivamente en los contenidos de la conciencia y en su atributo esencial de la «intencionalidad»: Husserl lo llamó epojé o suspensión.

EL TRUCO CONSISTE
EN SUSPENDER O «PONER
ENTRE PARÉNTESIS» TODAS
LAS PREGUNTAS RELATIVAS
A LA «VERDAD»
O LA «REALIDAD», DE MODO
QUE SÓLO PERMANEZCA
COMO CONTENIDO
LA INMEDIATEZ PURA Y ÚNICA
DE LA EXPERIENCIA.

El problema estriba, como reconocía Husserl, en que semejante ejercicio conducirá al solipsismo: lo único de lo que puedes estar plenamente seguro es de ti mismo. Y dudaba incluso de esto, pues nuestra identidad nunca se halla directamente



# HEIDEGGER: LA BÚSQUEDA DEL SER

La fenomenología intentaba acceder a un nivel primordial de conciencia. La cuestión era: ¿se perciben en la conciencia «las cosas mismas» o el mundo sólo está ahí *para* una mente? **Martin Heidegger** (1889-1976), discípulo de Husserl, radicalizó la cuestión preguntando qué significa *ser*. Esta pregunta por el Ser, denominada «ontología fundamental» en la obra de Heidegger **El ser y el tiempo** (1927), nos concierne decisivamente en cuanto seres humanos existentes.



La noción cartesiana de que «soy» al «pensar que soy», como la dentidad de la conciencia husserliana, olvida que existo por coerción nortal en este mundo. «Ser ahí» en el mundo (*Dasein*) no equivale a ser consciente». La realidad del ser humano consiste en nuestra sapacidad de existir en el mundo, determinada por nuestras elecciones.

#### NADA E INAUTENTICIDAD

Heidegger pregunta: «¿Por qué hay ser y no más bien nada?». Nos enfrentamos a una angustia sin objeto, una «nada» (Das Nichts) que es nuestra propia muerte venidera. Pero, mientras vivimos, nuestro ser en este mundo debe realizarse mediante actos de libre elección; sólo esto nos da alguna garantía de autenticidad. Estamos «arrojados» en el mundo, lo que implica estar determinados por el «se dice» o «se hace», por los papeles cotidianos medios que otros nos imponen.

EL PAPEL QUE ASUMIMOS NOS HACE **INAUTÉNTICOS** PORQUE NO LO POSEEMOS NOSOTROS MISMOS.





Pero ¿es posible la «existencia auténtica» en una época de sociedad de masas, ideologías totalitarias y tecnología? En vista de las dificultades, Heidegger concluía que los seres humanos necesitan comprometerse con su cultura y sus tradiciones, una actitud que le llevó a hacer su propia elección política desastrosa: respaldar a Hitler y el nazismo, algo que jamás pareció haber lamentado. Sigue siendo, por tanto, un personaje controvertido.

#### **EL EXISTENCIALISMO DE SARTRE**

Heidegger negaba cualquier conexión con el existencialismo, una filosofía desarrollada principalmente por Jean-Paul Sartre (1905-1980) a partir de fuentes continentales: Descartes, Hegel y Husserl. Aunque en El ser y la nada (1943) de Sartre es clara la influencia de Heidegger, acaba teniendo más peso la de Marx. Sartre también buscaba la «autenticidad» y compartía con Kierkegaard la creencia en el «compromiso». Pero todo depende decisivamente de la inexistencia de Dios, que torna «absurdo» el universo, carente de significado y de propósito. Que no haya Dios significa que no existe la «naturaleza humana», pues no hemos sido «fabricados» en función de ningún plan divino o «esencia».



Nos «hacemos a nosotros mismos» mediante elecciones, o, como dice Sartre, «la existencia precede a la esencia». De ahí el nombre de 122 existencialismo.

# LIBERTAD Y MALA FE MATUA ADITILOG ADIV

En muchos sentidos, el existencialismo de Sartre es muy cartesiano. Sólo podemos estar seguros de la mente. Sartre siempre contrasta la Ilbertad y la imaginación de nuestra conciencia con objetos sin conciencia ni libertad, como un abrecartas. Pero el «vo» no es para él un fenómeno estático que se descubre mediante el examen cartesiano de sí mismo. Es un proyecto personal cuya responsabilidad debemos asumir.



Las personas de «mala fe» harán todo lo posible por eludirla, con frecuencia refugiándose en un papel social («Yo soy un camarero, eso es lo que soy»). Se vuelven como cosas, pero confirman también la realidad de la libertad. Pero ¿es la libertad tan «total» como pretende Sartre? Y ¿es siempre tan mala la «mala fe»?



«absurdas» vidas.

existencialista».



Los filósofos tienen esa fastidiosa costumbre de formular preguntas muy simples que, con frecuencia, son muy difíciles de responder. Todos sabemos que 2+2=4, pero los filósofos se preguntan **por qué**. Para Pitágoras, las matemáticas eran la clave para comprenderlo todo. Platón creía que los números poseían una especie de existencia mística independiente. Una de las preocupaciones fundamentales de ciertos filósofos «analíticos» del siglo xx ha sido el intento de hallar los «fundamentos» de las matemáticas en la **lógica**.



Esto irritaba al filósofo empirista victoriano John Stuart Mill, quien pensaba que la certeza matemática sonaba a «comida gratis». Sostenía que la matemática no es sino una verdad inductiva muy probable, basada en nuestra experiencia del mundo.

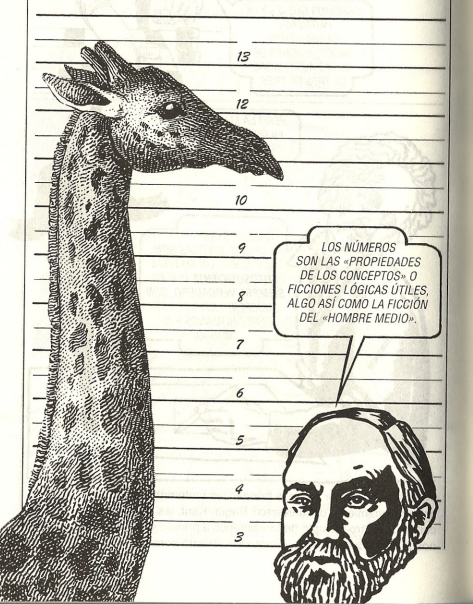
SABEMOS QUE 3+3=6
PARTIENDO
DE NUESTRAS
OBSERVACIONES DE
COSAS AGRUPADAS
DE TRES EN TRES.





#### FREGE Y LAS MATEMÁTICAS DESMISTIFICADAS

Gottlob Frege (1848-1925) transformó la filosofía occidental al hacer de la lógica el fundamento de la filosofía moderna, en lugar del «problema del conocimiento». Se deshizo de la lógica deductiva tradicional y creó una nueva versión «formal» y «simbólica». Pensaba que así podría demostrar las profundas conexiones entre las matemáticas y la lógica. Frege desmistificó las matemáticas mostrando que los números no son «objetos» como las jirafas.

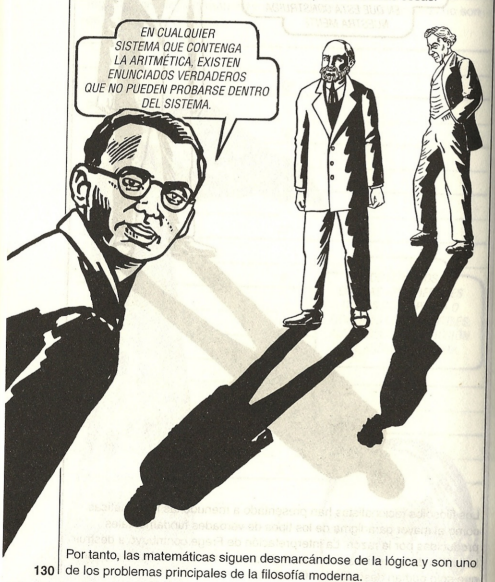


Frege mostró entonces que las matemáticas son analíticas o «vacías». ASÍ PUES, 2 + 2 = 4 ES UNA «TAUTOLOGÍA», NO MÁS QUE 1+1+1+ = 1+1+1+1; NADA TIENE QUE VER CON NUESTRAS OBSERVACIONES DEL MUNDO NI CON EL MODO EN QUE ESTÁ CONSTRUIDA NUESTRA MENTE.

Los filósofos racionalistas han presentado a menudo las matemáticas como el mayor paradigma de los tipos de verdades fundamentales producidas por la razón. La interpretación de Frege contribuyó a destruir la ilusión de que existía una suerte de conocimiento metafísico especial, que sólo podían descubrir los filósofos.

### **EL MISTERIO CONTINÚA**

Frege parecía estar muy cerca de resolver el problema de la verdad matemática. Por desgracia, en 1903, Bertrand Russell descubrió una paradoja que parece irresoluble en el sistema de Frege, y Kurt Gödel (1906-1978) mostró que siempre habrá verdades matemáticas indemostrables en cualquier sistema lógico consistente. Todo sistema formal puede ser consistente o completo, pero no ambas cosas.



# SENTIDO Y REFERENCIA Freque es uno de los fundadores de

Frege es uno de los fundadores de la moderna filosofía del lenguaje. Contribuyó a modificar la agenda de la filosofía moderna: del problema del conocimiento a la cuestión aún más fundamental del significado. Frege recalcaba que el lenguaje gramatical cotidiano no es lógico y que la propia lógica es independiente de la psicología. El lenguaje posee dos funciones diferentes.

PERRO



EN SEGUNDO LUGAR, «SE REFIERE A» O «SEÑALA» COSAS Y CONCEPTOS.



El sentido de un lenguaje es un fenómeno público basado en convenciones y susceptible de cambio, pero la referencia es verdadera o falsa. Frege fundó un complejo sistema de lógica basado en esta idea.

# EL ATOMISMO LÓGICO DE RUSSELL

Bertrand Russell (1872-1970) y Alfred North Whitehead (1861-1947) abarcaron, en sus Principia Mathematica (1910-1913), un territorio similar al de Frege, intentando demostrar, sin éxito, que hasta las matemáticas más elementales tenían fundamentos lógicos (por ej., 1 + 1 = 2).



132

Russell era un «atomista lógico».

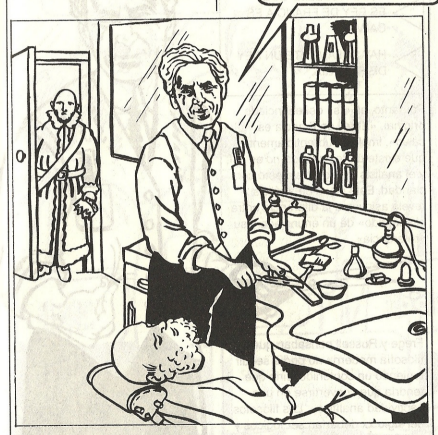
Pensaba que la mejor manera de comprender el mundo era dividirlo todo en sus componentes individuales. Cabe demostrar entonces que las proposiciones individuales se refieren a sensaciones individuales de la mente, causadas por «fragmentos» individuales del mundo.

SÓLO PODEMOS ESTAR SEGUROS DE LAS COSAS QUE SABEMOS POR CONOCIMIENTO DIRECTO.

TODO LO DEMÁS

DEBE ELABORARSE

MEDIANTE CONSTRUCCIÓN
LÓGICA A PARTIR DE ESTOS
DATOS BÁSICOS.



Para librarse de su ambigüedad, el lenguaje ordinario debe descomponerse en su forma lógica. Un ejemplo de cómo funciona esto es la palabra «es». Russell proponía una teoría de las «descripciones definidas», utilizando el ejemplo: «El rey de Francia es calvo». ¿Qué describe aquí el «es»? Russell somete el «es» a un análisis estrictamente lógico de un modo distinto al del «ser» de Heidegger.

### **ANÁLISIS LÓGICO**

El enunciado «El rey de Francia es calvo» resulta extraño porque parece referirse a alguien que no existe. La solución de Russell a este rompecabezas lingüístico consiste en dividir el enunciado ordinario en sus componentes lógicos, con lo que resulta más fácil detectar lo que ha fallado:

EXISTE UN «ACTUAL» REY DE FRANCIA. **FALSO** 

TQDO AQUELLO QUE > ES REY DE FRANCIA ES CALVO.

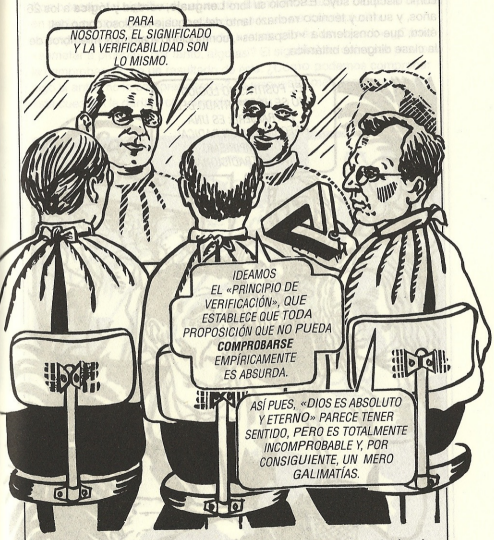
HAY SOLAMENTE UN REY
DE FRANCIA.

Por tanto, el «es» del enunciado original, «El rey de Francia es calvo», implica subrepticiamente que existe un rey cuando *no* es así, y el análisis lógico revela esto con claridad. Esta clase de análisis revela asimismo la diferencia entre el «sentido» de un enunciado y su «referencia».

Frege y Russell pensaban que la filosofía moderna no podía seguir teniendo un contenido, sino que tendría que convertirse en una «actividad analítica». Los filósofos del siglo xx deberían ser lógicos y no ahondar en «la esencia más íntima de la realidad». Esto no le impidió a Russell, un *lord* inglés, pontificar sobre un gran número de cuestiones morales y políticas.

# LOS POSITIVISTAS LÓGICOS

Los positivistas lógicos del «Círculo de Viena» eran científicos sociales y físicos más que filósofos. **Moritz Schlick** (1882-1936), **Otto Neurath** (1882-1945) y **Rudolf Carnap** (1891-1970) pensaban que toda la filosofía, especialmente el idealismo hegeliano, era un disparate metafísico.



Consideraban que la «gramática superficial» del lenguaje conducía a los filósofos a pseudodebates irresolubles acerca de entidades imaginarias, como las «sustancias» de Spinoza y Leibniz.

135

# EL POSITIVISMO LÓGICO DE A. J. AYER

Los positivistas lógicos pensaban que no existía el «conocimiento filosófico»; el camino hacia el auténtico conocimiento discurría sólo a través de la ciencia. La filosofía sólo podía ser una actividad analítica que clarificase conceptos y despejase confusiones lingüísticas. A. J. Ayer (1910-1989) fue a Viena en la década de 1930 y regresó a Inglaterra como discípulo suyo. Escribió su libro Lenguaje, verdad y lógica a los 26 años, y su frío y técnico rechazo tanto del lenguaje religioso como del ético, que consideraba «disparates», conmocionó a algunos miembros de la clase dirigente británica.



#### SOMETER A PRUEBA EL SIGNIFICADO

Los miembros del Círculo de Viena, que creían en la tolerancia y el progreso científico, acabaron huyendo de las locuras de la Alemania nazi. A Schlick le mató a tiros un estudiante trastornado, cosa que los profesores de filosofía prefieren guardar en silencio.

Como teoría del significado, el **verificacionismo** fracasó bastante rápido, en parte porque mucha de la ciencia moderna es conceptual e incomprobable a simple vista. Nadie ha visto jamás un «quark». ¿Cómo «someter a prueba», por tanto, algo así? El significado debe ser previo a la comprobación, no un resultado de ésta. ¿Cómo podemos comprobar algo si antes no lo comprendemos? La respuesta más convincente a esta cuestión la daría a otro filósofo vienés.





Ludwig Wittgenstein (1889-1951) estudió primero ingeniería. Su interés por la lógica de las matemáticas le llevó a trabajar con Bertrand Russell en Cambridge en 1911. Pertenecía a una familia vienesa rica y con talento, pero con una historia trágica: tres de sus hermanos se suicidaron. Fue un profesor carismático, impaciente y enigmático, que llegó a rechazar por inútil la enseñanza académica de la filosofía; un hombre religioso en la intimidad que transformaría para siempre la filosofía occidental. Sirvió en el ejército austriaco en la Primera Guerra Mundial.

enunciados lógicos atómicos, que forman un «cuadro» preciso de lo que De to de la contra del la contra della contr denominó los «hechos atómicos» del mundo. LOS LÍMITES DE MI LENGUAJE SON LOS LÍMITES DE MI MUNDO.

El **Tractatus** comienza así: «El mundo es todo lo que es el caso». Wittgenstein empezó adoptando el «atomismo» de Russell, que insiste

complejidades lógicas. Trató de mostrar que el significado deriva de los

en que los enunciados deben «descomponerse» para revelar sus

Esta premisa significa que existen límites a las clases de pensamientos significativos que podemos tener con el lenguaje. Los problemas metafísicos sólo surgen porque los filósofos intentan siempre «decir lo que no puede decirse». Por ello, el libro concluye: «De lo que no se puede hablar hay que callar».

En 1922 publicó una obra breve y de una densa complejidad, el **Tractatus Logico-Philosophicus**.

EN LAS TRINCHERAS, COMENCÉ A DESARROLLAR

MI TEORÍA DEL LENGUAJE

Y LA LÓGICA.

# EL SIGNIFICADO DEL SIGNIFICADO

Wittgenstein abandonó después su primera tentativa «atomista» de resolver el «problema del significado» y comenzó a cuestionarse todas las búsquedas tradicionales de generalidad o «esencias». Este nuevo y muy diferente enfoque era el pensamiento descriptivo, que se publicaría en una obra póstuma, las Investigaciones filosóficas (1953).



Éste no es un filósofo.

Que exista una palabra útil para el concepto de arte no es razón para emprender la búsqueda de «lo único esencial» que confiere sentido a la palabra «arte» ni para preguntar cómo existe dicho concepto en la mente. La palabra «arte» la usamos para referirnos a actividades y 140 artefactos muy diferentes que comparten «parecidos de familia».

#### **JUEGOS DE LENGUAJE**

El lenguaje es una serie de diferentes clases de «juegos», con múltiples propósitos y metas. El significado es el resultado de convenciones sociales, producidas por «formas de vida», y no puede instaurarse «fuera» del lenguaje; es decir, que el lenguaje es autónomo y circula con independencia del mundo. Wittgenstein adoptó una concepción terapéutica del discurso filosófico, que se le antojaba una suerte de enfermedad: el producto de un lenguaje «que se va de vacaciones», de modo que un juego de lenguaje se confunde con otro.





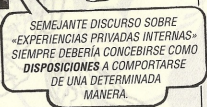
## LA FILOSOFÍA DEL LENGUAJE ORDINARIO

Para Wittgenstein, la labor terapéutica del filósofo moderno era «mostrar a la mosca el camino de salida de la botella», es decir, mostrar cómo la mayoría de los enigmas filosóficos no eran sino el fruto de la confusión lingüística. J. L. Austin (1911-1960), el profesor oxoniense de la filosofía «del lenguaje ordinario», abrió muchas más «botellas cazamoscas» lingüísticas. La cuestión era examinar con detalle cómo se emplean en el lenguaje ordinario ideas como «percepción» o «conocimiento». Austin introdujo la noción de actos de habla performativos. En síntesis, esto significa que no sólo decimos algo, sino que hacemos algo. Si le digo a alguien «parece que va a llover» estoy performando una serie de acciones.



#### **EL FANTASMA** EN LA MÁQUINA

Gilbert Ryle (1900-1976), otro influyente filósofo oxoniense, llegó a una visión análoga de los «conceptos ordinarios» por la vía del empirismo británico y la fenomenología de Brentano y Husserl. Los filósofos cometen con frecuencia lo que, en El concepto de lo mental (1949) (Buenos Aires, Paidós, 1967), Ryle denominaba «errores categoriales». El célebre ejemplo es el mito cartesiano de una mente incorpórea que tiene pensamientos privados, cual «fantasma en la máquina».



Ryle adoptó una concepción filosóficamente conductista, en virtud de la cual los términos mentales deben traducirse en sensaciones físicas. Esta visión del lenguaje y el significado resultaría convincente si todo discurso sobre sensaciones y pensamientos se refiriese siempre a los de otras personas. No convence como explicación de cómo utilizamos el lenguaje para referirnos a nuestros propios pensamientos y creencias.



La división entre filosofía
«continental» y «analítica» (que,
como hemos visto, dista de ser
precisa) resulta, en todo caso,
menos importante que el
reconocimiento de que la ciencia
ha sido encumbrada en el siglo xx.
Los científicos, no los filósofos, han
cambiado nuestra forma de vivir,
nuestro conocimiento del mundo
y nuestra visión de nosotros
mismos.

PERO ¿QUÉ TIENE DE EXCEPCIONAL EL CONOCIMIENTO CIENTÍFICO?

¿Y EN QUÉ DIFIERE DE OTRAS CLASES DE CONOCIMIENTO?

> Es fácil quedar deslumbrados por todo este éxito y sucumbir al «cientificismo»: la veneración de la ciencia y la creencia ingenua de que es capaz de solucionar todos nuestros problemas.

Existen científicos de todos los tipos. Unos llevan bata blanca y usan un costoso instrumental técnico; otros se limitan a escribir en la pizarra incomprensibles signos matemáticos. Pero todos ellos son «científicos» porque emplean algún «método» científico especial que produce un género único de conocimiento. El conocimiento científico se considera «universal», «cuantificable», «empírico» y con «capacidad predictiva». Una rana científica debería ser capaz de decirnos algo sobre todas las ranas.



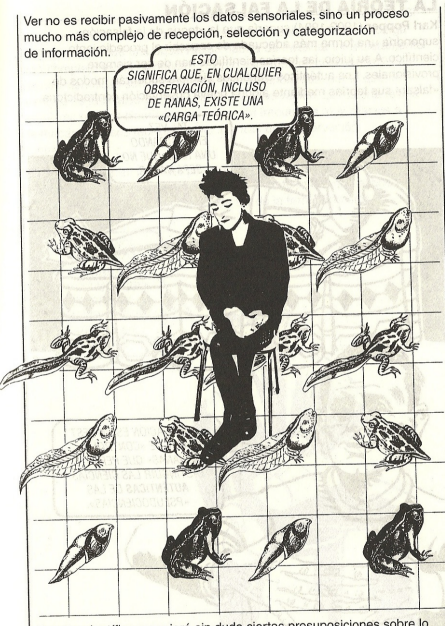


¿De dónde obtienen sus teorías los científicos? La inducción es un «método» científico evidente. Un científico observa y mide muchas ranas que nadan y caminan bajo diferentes condiciones, y formula finalmente una «teoría anfibia». Pero, hace más de doscientos años, Hume señaló que la inducción ofrece sólo probabilidad y no certeza.



EL CIENTÍFICO SÓLO
PUEDE LIMITARSE
A AFIRMAR QUE
HASTA AHORA ES
PROBABLE QUE TODAS
LAS RANAS SEAN
ANFIBIOS.

Pero ¿es lo mismo ver que probar? Lo que «vemos» está influido por nuestra cultura y educación. Es difícil escapar de todos nuestros presupuestos acerca del mundo, e imposible describir aquello que vemos con un lenguaje «objetivo».



Nuestro científico manejará sin duda ciertas presuposiciones sobre lo que son las ranas, lo que supone nadar, cuántas necesita contar, etc., antes de irrumpir con su nueva teoría. Una ciencia basada en la inducción no será jamás segura, y su «base empírica» humana y cuestionable siempre supondrá un problema.

## LA TEORÍA DE LA FALSACIÓN

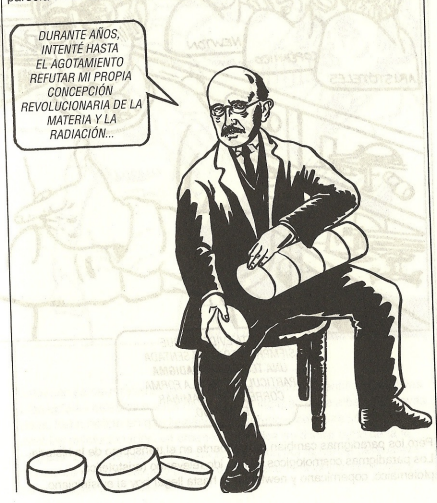
Karl Popper (1902-1994) sugería que la «teoría de la falsación» supondría una forma más adecuada de concebir el procedimiento científico. A su juicio, las teorías científicas han de ser siempre provisionales. Los auténticos científicos siempre sugerirán modos de «falsar» sus teorías mediante alguna nueva observación contradictoria.



150

Pero, como método científico, el falsacionismo tiene sus problemas. Si nuestras observaciones del mundo siempre adolecen de una «carga teórica», ¿por qué una observación habría de invalidar inmediatamente una compleja teoría científica? ¿Cómo sabemos en cuál confiar? Las teorías científicas son complejas e interdependientes, por lo que no siempre es fácil falsarlas con una única observación. La historia revela asimismo que los científicos han sido con frecuencia muy reacios a deshacerse de sus teorías predilectas tras una observación contradictoria.

Max Planck (1858-1947) es un caso interesante al respecto. La física cuántica comienza con un descubrimiento matemático con el que Planck parecía violar la sacrosanta segunda ley de la termodinámica.



Para Popper, la ciencia es como una escalera automática errática pero sistemática que, impulsada por la razón, progresa hacia una acumulación de «verdad» científica. **Thomas Kuhn** (1922-1996) desafió esta ingenua visión de la ciencia como un saber progresivo. Escudriñó la historia de la ciencia y se preguntó: ¿cómo trabaja en su rama de la ciencia una comunidad de científicos?

NEWTON

OPÉRNICO

ARISTÓTELES

enigmas sin resolver, no «verdades», que surgen de los desafíos planteados por los propios científicos. Las afirmaciones de Galileo o de Einstein provocaron la crisis de los paradigmas dominantes en sus respectivas épocas.

VEO QUE JÚPITER TIENE LUNAS

GIRANDO A SU ALREDEDOR... YA LE HE DICHO QUE LA GRAVEDAD PUEDE DESVIAR LA LUZ...

Entonces se derrumbarán los sistemas de creencias científicas relativas a las esferas celestes o a los rayos de luz, incapaces de albergar nuevas ideas. Kuhn insiste en que la ciencia «progresa» mediante súbitos cambios revolucionarios. La creencia científica no difiere *tanto* de la fe religiosa. La nueva ciencia logra aceptación no por la fuerza persuasiva

RESULTA EVIDENTE QUE SIEMPRE SE DA POR SENTADA UNA TEORÍA O **PARADIGMA** PARTICULAR COMO LA FORMA CORRECTA DE EXAMINAR EL MUNDO.

Pero los paradigmas cambian radicalmente en el transcurso de la historia.

Los paradigmas cosmológicos se han ido relevando (aristotólico)

### **ANARQUISMO EPISTEMOLÓGICO**

Los científicos sentían que Kuhn estaba amenazando la racionalidad y el progreso de la ciencia, lo cual no era cierto. Pero puede que el crítico más radical de la ciencia haya sido el austriaco **Paul Feyerabend** (1924-1994). En **Contra el método** (1974) hace hincapié en una pluralidad de teorías en competencia, o lo que él llama «anarquismo epistemológico».

SI CABE ATRIBUIR ALGÚN «PROGRESO» A LA CIENCIA, ES GRACIAS A LOS CIENTÍFICOS INCONFORMISTAS QUE OBRARON EN CONTRA DE LOS MÉTODOS ESTABLECIDOS.

fijo de reglas metodológicas.

Además, en el conocimiento

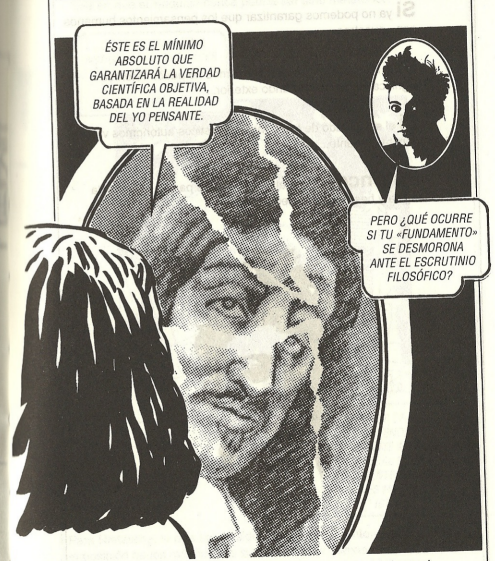
esencialmente «superior».

científico no hay nada



DE MODERNO A POSMODERNO

La filosofía moderna comienza con la tentativa cartesiana de descubrir una verdad segura y factible, un **fundamento empírico**, sin importar cuánta «realidad» tuviera que sacrificarse en el proceso. Para Descartes, este fundamento debía ser el **cogito**: «Pienso, luego existo».



Las dudas respecto a la existencia del yo, la verdad objetiva y el significado del lenguaje han desembocado, desde Descartes, en una constatable «crisis» del conocimiento: la condición posmoderna.

#### LOS TRES GRANDES «SI» **DEL POSMODERNISMO**

Quizá la mejor manera de comprender la filosofía posmoderna sea verla obsesionada por tres grandes «si».

> Si ya no podemos garantizar que los pensamientos humanos son «nuestros»...

Si el lenguaje con el cual pensamos no puede referirse significativamente al mundo exterior...

Si el significado de los signos lingüísticos autónomos varía constantemente...

Entonces son malas las noticias para la filosofía, la lógica y hasta para la ciencia misma.



La clave del escepticismo posmoderno es el problema del lenguaje 156 o, más bien, la ilusión de su significado.

## NIETZSCHE: LA ILUSIÓN DE LA VERDAD

Los gérmenes del escepticismo posmoderno siempre han estado presentes en el seno de la filosofía occidental, desde que Cratilo se negara a hablar por considerar inestable el significado de sus palabras. Un fundador del posmodernismo más reciente es Nietzsche, quien insistía en que el lenguaje nunca podría ser sino metafórico.

¿QUÉ SON, EN ÚLTIMA INSTANCIA, LAS VERDADES DFI HOMBRE? TAN SÓI O SUS ERRORES IRRFFUTABLES. LA LÓGICA SE APOYA FN LA TENDENCIA DOMINANTE A TRATAR COMO IGUAL LO QUE ES MERAMENTE SIMILAR... NADA ES REALMENTE IGUAL.

Para Nietzsche, lo que se consideraba «conocimiento» era tan sólo la imposición de los más fuertes sobre todos los demás. Guardémonos de la peligrosa ficción que postulaba un «sujeto» cognoscente indoloro y eterno, las trampas de conceptos contradictorios tales como «razón pura» o «conocimiento en sí mismo».

#### **LENGUAJE Y REALIDAD**

El escepticismo posmoderno no es un mero capricho, sino una consecuencia inevitable de la historia. En nuestro viaje a través de la filosofía occidental, hemos asistido a muchas discusiones complejas sobre el lenguaje, el significado y el conocimiento. He aquí tres filósofos modernos muy diferentes, Heidegger, Wittgenstein y Jacques Derrida, que muestran sus dudas acerca de la relación entre el lenguaje y la realidad.



¿Qué es lo que dicen en realidad? **Heidegger**: como seres humanos, no podemos separar el lenguaje de la realidad. **Wittgenstein**: sólo existen «juegos de lenguaje» localizados. **Derrida**: utilizamos el lenguaje para pensar y comunicarnos; no disponemos de un modo objetivo de

## UN SISTEMA DE SIGNOS

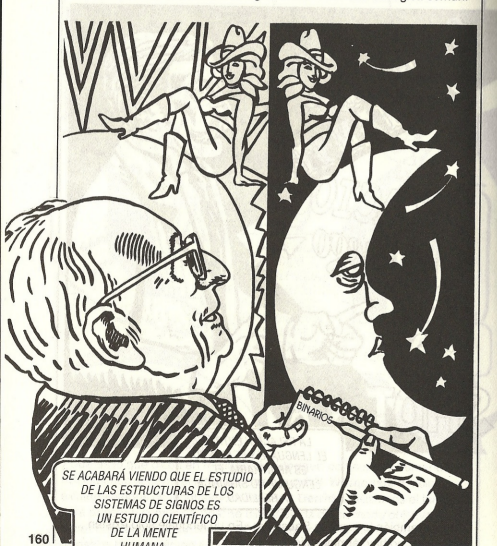
Ferdinand de Saussure (1857-1913), lingüista suizo, fue el fundador del estructuralismo y la semiología. Renunció a la búsqueda del «significado» del lenguaje y, en su lugar, optó por una descripción de su función de uso. El «significado» lingüístico no deriva de la correspondencia con las cosas «de ahí afuera», sino de las relaciones entre los propios signos y su posición dentro de un sistema de significantes.



O same tembién le expresa Saussure: «En un lenguaie sólo existen

#### **ESTRUCTURALISTAS**

Saussure sirvió de inspiración a los críticos estructuralistas de la década de 1960, sobre todo en Francia, que comenzaron a analizar la filosofía como una forma de «discurso». Todo discurso participa de un sistema de signos cuyo rasgo estructural clave es el código de **opuestos binarios**. Así, el concepto de «alma» deriva su significado de su opuesto, «cuerpo», «luz» lo deriva de «oscuridad», «natural» de «cultural», etc. El antropólogo **Claude Lévi-Strauss** (n. 1908) mantenía que en todas las culturas opera un sistema de códigos binarios a modo de lógica común.



Los estructuralistas veían el mundo organizado en sistemas entrelazados, relacionados con «estructuras profundas» genéticas, con sus «gramáticas» abiertas al análisis. En la década de 1960, desbarataron esta concepción los «postestructuralistas» Roland Barthes (1915-1980), Julia Kristeva (n. 1941) y Jacques Derrida (1930-2004).



La tarea del crítico o del filósofo consiste en reconocer estos "deslizamientos" de significado y en «Jeer el texto contra sí mismo».

#### **DERRIDA Y LA DECONSTRUCCIÓN**

La lección postestructuralista es aplicable a los textos filosóficos. También éstos pueden leerse «contra sí mismos», y ésta es en esencia la estrategia de deconstrucción de Derrida. No es un «método», sino más bien una terapia en el sentido de Wittgenstein. No busca un «significado verdadero», una unidad, sino que revela múltiples significados. inconscientemente en guerra los unos contra los otros en el texto. Lo expuesto como «inconsciente» son las polaridades binarias que apuntalan los supuestos metafísicos.

> En toda oposición binaria, un elemento prima sobre el otro...

Hombre - - Mujer

Luz - - Oscuridad

Razón - - Emoción

Presencia - - Ausencia

Los términos que gozan de privilegio «se deslizan» en el seno de 162 los sistemas que generan jerarquías sociales y culturales.

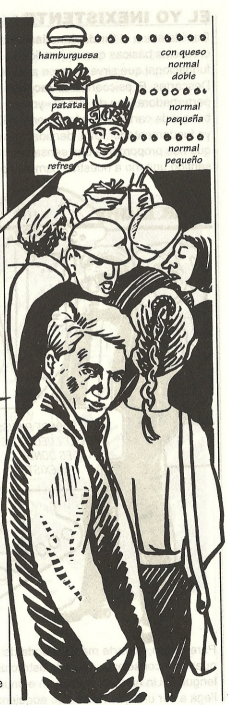
#### LOGOCENTRISMO

La deconstrucción excava las contradicciones internas y los deslizamientos de significado en un texto para recordarnos que los «significados» actuales son los «estabilizados» por las ideologías culturales y políticas dominantes. Para Derrida, se trata de un problema de «identidad errónea». Los filósofos siempre han supuesto que las palabras comunican significados inequívocamente presentes en la mente.

> EL ERROR ESTRIBA EN SUPONER QUE HAY ALGO «FUERA» DEL TEXTO QUE LE CONFIERE UN ÚNICO SIGNIFICADO FIJO.

EL SIGNIFICADO NUNCA ES FIJO. SINO SIEMPRE DIFERIDO.

La filosofía se basa en una relación uno a uno entre palabras y significados como garantía de verdad. Éste es el error del logocentrismo que, a juicio de Derrida, puede tornar totalitario el «lenguaje de la razón», pues reprime y excluye todo aquello que es diferente o que no encaja.



#### **EL YO INEXISTENTE**

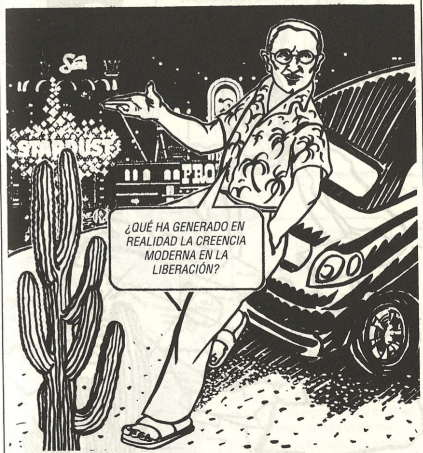
Derrida ataca el fundacionalismo: la doctrina según la cual existen creencias básicas que se justifican a sí mismas. Y la creencia fundacional que sirve de base a la filosofía moderna es el cogito de Descartes. El psicoanalista Jacques Lacan (1901-1981) propuso la perturbadora idea de que el «yo» es una ficción, y con ella socava la búsqueda cartesiana y fenomenológica de una certeza enraizada en un yo fundamentador. Una identidad privada y única es sólo una ilusión útil que nos proporciona una sensación de seguridad y que dota de cierto sentido unitario a nuestras cambiantes experiencias.



Para Lacan, la parte más profunda de nosotros, nuestro inconsciente, se halla estructurada como un lenguaje. Un niño no ingresa en el mundo social ni 164 llega a ser un «yo» hasta que adquiere el lenguaje.

#### EL FINAL DE LOS GRANDES RELATOS

El posmodernismo también introduce la filosofía en el territorio de la historia social y política. En este contexto, Jean-François Lyotard (1924-1998) ha minado otro mito «fundacional» crucial: la propia idea de progreso que, desde la Ilustración, había sido un principio aplicado de la razón. La modernidad del siglo xx había heredado de manera ingenua y desastrosa una fe ilustrada en los «grandes relatos» de la emancipación, la creación de riqueza y la verdad universal. Lyotard sostiene, en La condición postmoderna (1979), que se han derrumbado estos «grandes relatos» de una sociedad racionalmente organizada.



Hemos soportado el fascismo, hemos visto el fin del comunismo, y hoy vivimos economías mafiosas, la codicia del libre mercado y los desastres medioambientales. Si éstos son los resultados finales de la «razón objetiva», algo debe funcionar mal en ella.

# FOUCAULT: JUEGOS DE PODER 30 MANUEL 30

Michel Foucault (1926-1984), otro pensador posmoderno clave, llega aún más lejos. A su juicio, poder y saber son cómplices. Los sistemas de control social se han desarrollado de la mano de las ciencias humanas desde la llustración del siglo xvIII. La filosofía ha sido cómplice en este «juego de poder» que consiste en dominar a los demás marginándolos. Foucault tomó prestado de Nietzsche el concepto de «genealogía» para llevar a cabo sus propios análisis sociohistóricos.

> LAS HISTORIAS OFICIALES FILTRAN, SELECCIONAN. PRIORIZAN Y EXCLUYEN OTRAS INTERPRETACIONES.



ESTÁ USTED DICIENDO ENTONCES QUE LAS HISTORIAS DE LA FILOSOFÍA (INCLUIDO ESTE LIBRO) SÓLO SIRVEN PARA LEGITIMAR MODELOS DE «PROGRESO» TOTALMENTE IDEOLÓGICOS.

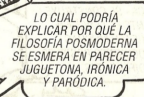


El «saber» institucionalizado es el instrumento de poder que trata como 166 casos patológicos a los «locos», «criminales» y «anormales sexuales».

## UN MUNDO DE HIPERREALIDAD

Los pensadores posmodernos valoran la pluralidad de puntos de vista v desafían todos los sistemas legislativos. Nos presentan un mundo de «hiperrealidad» fragmentada y de pesadilla, tal como lo teoriza Jean Baudrillard (n. 1929).

> EXISTIMOS EN UN MUNDO DE SIMULACROS HIPERREALES. ENTRE SIGNOS QUE NO GUARDAN RELACIÓN ALGUNA, NI SIQUIERA CON UNA «REALIDAD» SUPERFICIAL PROVISIONAL.



יוווווווי,

La filosofía se ha convertido en sátira de sí misma. Su multiplicidad de puntos de vista atrae la atención hacia lo resbaladizo de sus propios signos, que flotan libremente. ¡Una lectura no siempre clara y amena! Pero ¿cómo pueden eludir los posmodernos la paradoja a la que se enfrentan los escépticos? ¿Cómo pueden afirmar que la razón es una «construcción» sin apoyarse en alguna mínima razón? 167

# ¿QUÉ SUCEDE CON LA CIENCIA?

Ninguna rama del saber humano escapa de este radical y corrosivo relativismo posmoderno. Se acusa del mismo modo a la ciencia y a la lógica de ser «construcciones» o meras interpretaciones de la experiencia. No existe una realidad eterna y universal, ni tampoco conocimiento seguro de ella.



La mayoría de los científicos modernos se muestran hoy algo evasivos ante la pregunta por la «verdad» científica, pues reconocen que el conocimiento científico es siempre provisional. Muchos admitirían que no creen en una naturaleza ordenada según «leyes» fijas. Tanto la teoría de la relatividad de Einstein como la mecánica cuántica de Bohr y el principio de incertidumbre de Heisenberg consideran decisivo el papel del observador. Y, si Kuhn está en lo cierto, los científicos tienen más de creyentes religiosos que de investigadores neutrales, y su ciencia se halla mediada por los «paradigmas» centrales de su comunidad. Éste es 168 el punto de vista relativista, pero existe otro...

#### **EL PUNTO DE VISTA REALISTA**

Pero no a todos los científicos o filósofos les convence el escepticismo posmoderno. Muchos seguirían rechazando de plano la idea de que el conocimiento científico generado por las ciencias físicas «duras» no es más que «un discurso entre otros», o una «construcción social» relativa a una «cosmovisión» occidental específica.



UN ESTUDIO RIGUROSO Y DISCIPLINADO DEL FUNCIONAMIENTO DE LA NATURALEZA. ESTO ES REAL

LA LLEVAN A CABO CIENTÍFICOS QUE TOMAN MINUCIOSAS PRECAUCIONES CONTRA EL AUTOENGAÑO Y LOS PREJUICIOS. Y ESTO ES REAL.

Los métodos experimentales han cumplido su misión en cosmología, genética y en muchos otros ámbitos. Puede que los kilómetros, los segundos y el acto de medir sean «construcciones sociales», ipero la velocidad de la luz es un hecho científico muy real, que se mantiene tercamente en sus 299.792 kilómetros por segundo, es independiente de quien la conozca y no desaparecerá!

:Continuará!

## LA FILOSOFÍA OCCIDENTAL DE UN VISTAZO

LÓGICA, LENGUAJE, SIGNIFICADO v **PENSAMIENTO** 

PARMÉNIDES LA IMPORTANCIA DE LA RAZÓN

ARISTÓTELES LÓGICA DEDUCTIVA

**ABELARDO** NOMINALISMO v UNIVERSALES

HEGEL LA DIALÉCTICA

#### FILOSOFÍA ANALÍTICA

FREGE, RUSSELL LÓGICA SIMBÓLICA Y MATEMÁTICAS

SENTIDO y REFERENCIA

ATOMISMO LÓGICO

POSITIVISMO LÓGICO EL SIGNIFICADO DERIVADO NO MUNDO «EXTERNO» DE LA VERIFICABILIDAD

WITTGENSTEIN EMBRUJAMIENTO DEL LENGUAJE JUEGOS DE LENGUAJE

AUSTIN LENGUAJE ORDINARIO

C. S. PEIRCE SEMIÓTICA

**ESTRUCTURALISTAS** LÉVI-STRAUSS

**POSTESTRUCTURALISTAS** BARTHES

**DECONSTRUCCIÓN** DERRIDA PÉRDIDA DE CONFIANZA EN PEIRCE, JAMES, DEWEY LA POSIBILIDAD DE UN LENGUAJE LÓGICO OBJETIVO o PERFECTO RELATIVISMO

ESCEPTICISMO ..

EPISTEMOLOGÍA: ¿QUÉ PODEMOS CONOCER Y CON QUÉ GRADO DE CERTEZA?

PLATÓN

MATEMÁTICAS

LAS FORMAS

**DESCARTES** 

LA CERTEZA DEL

MATEMÁTICAS y DIOS

CONOCIMIENTO «A

PRIORI» DE CONCEPTOS

PENSAMIENTOS, MENTES

PENSAMIENTO CONSCIENTE

CONOCIMIENTO EMPÍRICO DEL MUNDO «EXTERNO»

PI ATÓN COPIAS DE BAJA CALIDAD. **POCO FIABLES** 

INNATISMO **ARISTÓTELES** CERTEZA OBSERVACIÓN e INDUCCIÓN

FRANCIS BACON INDUCCIÓN y CIENCIA

**DESCARTES** LOS SENTIDOS POCO FIABLES

EMPIRISTAS BRITÁNICOS

LOCKE CUALIDADES PRIMARIAS Y SECUNDARIAS

BERKELEY (IDEALISMO)

HUME NUESTRO «CONOCIMIENTO» MÁS PSICOLÓGICO QUE LÓGICO

> KANT IDEALISMO TRASCENDENTAL: NUESTRA EXPERIENCIA DEL MUNDO SE CONSTITUYE MEDIANTE NUESTRO APARATO CONCEPTUAL INNATO

> HEGEL EL CONOCIMIENTO HUMANO SIEMPRE SERÁ DINÁMICO, HISTÓRICO

**PRAGMATISMO NORTEAMERICANO** 

EL CONOCIMIENTO DEBE TENER «VALOR EFECTIVO»

> **FILOSOFÍA** DE LA CIENCIA

POPPER FALSACIONISMO KUHN PARADIGMAS **FEYERABEND** CONTRA EL MÉTODO

FENOMENOLOGÍA

BRENTANO, HUSSERL INVESTIGACIÓN DE LA CONCIENCIA

HEIDEGGER, SARTRE EL SER HUMANO ES ALGO MÁS QUE CONCIENCIA

...PERO SIEMPRE HA ESTADO RONDANDO, DESDE LOS GRIEGOS

METAFÍSICA. ESPACIO y TIEMPO, CAUSÁLIDAD. APARIENCIA v REALIDAD. DIOS

**FILÓSOFOS PRESOCRÁTICOS** ¿CÓMO ESTÁ CONSTITUIDO PLATÓN FI UNIVERSO?

¿AGUA? ¿AIRE? ¿FUEGO? ¿MATEMÁTICAS? ¿ÁTOMOS?

PLATÓN LAS «FORMAS» ARISTÓTELES CAUSAS

**FINALES** 

PADRES DE LA IGLESIA Y ESCOLÁSTICA PUEDE DEMOSTRARSE L **EXISTENCIA DE DIOS?** 

DESCARTES DUALISMO -PENSAMIENTO/MATERIA

SPINOZA MONISMO - UNA SUSTANCIA

LEIBNIZ MONADOLOGÍA -SUSTANCIAS MONÁDICAS BERKELEY IDEALISMO

KANT MUNDOS FENOMÉNICO V NOUMÉNICO

IDFALISMO DIALÉCTICO

rechazado por **FEUERBACH** MATERIALISMO RADICAL MARX MATERIALISMO DIALÉCTICO

POSITIVISMO LÓGICO LA METAFÍSICA ES UN «DISPARATE»

WITTGENSTEIN «DE LO QUE NO SE PUEDE HABLAR. HAY QUE CALLAR»

PIRRÓN, DIÓGENES. SEXTO EMPÍRICO

**DESCARTES** DUDA CARTESIANA

HUME SOBRE LA INDUCCIÓN, LA CAUSA, EL «CONOCIMIENTO» ÉTICO, EL YO

ÉTICA

SOFISTAS RELATIVISMO TEORÍA DEL CONTRATO

SÓCRATES LA VIRTUD ES CONOCIMIENTO

«EL BIEN» y EXPERTOS MORALES

ARISTÓTELES EPICÚREOS V ESTOICOS MORALIDAD: HABILIDAD PRÁCTICA

TEOLOGÍA CRISTIANA MANDATO DIVINO

HUME «BRECHA» SER/DEBER: NO PUEDE HABER «HECHOS» MORALES

KANT DEONTOLOGÍA: DEBERES DERIVADOS DE LA RAZÓN

UTILITARISTAS FELICIDAD PÚBLICA

**NIETZSCHE** 

METAFÓRICO.

LA «VERDAD»

INALCANZABI F

WITTGENSTEIN

MERO JUEGO DE

**LENGUAJE** 

LA FILOSOFÍA COMO

EL LENGUAJE ES

SARTRE ELECCIÓN INDIVIDUAL y RESPONSABILIDAD

POLÍTICA. NATURALEZA HUMANA. AUTORIDAD V DERECHOS

PLATÓN DICTADURA BENIGNA

**ARISTÓTELES DEMOCRACIA MÁS FSCLAVITUD** 

MAQUIAVELO **GOBERNANTES IMPLACABLES** 

**HOBBES** TEORÍA DEL CONTRATO

ROUSSEAU LA VOLUNTAD GENERAL

HEGEL EL ESTADO PRUSIANO

MARX LA LUCHA DIALÉCTICA GRAMSCI, MARCUSE, **FOUCAULT** PODER IDEOLÓGICO DEL

ESTADO

**POSMODERNISMO** 

EL LENGUAJE SISTEMA **AUTOSUFICIENTE Y** ARBITRARIO DE SIGNOS CUYA RELACIÓN CON «LA VFRDAD» ES DUDOSA

LYOTARD HOSTILIDAD HACIA LA VENERACIÓN ILUSTRADA DE LA «RAZÓN»

DERRIDA DECONSTRUCCIÓN

LACAN LA FICCIÓN DEL YO

**FOUCAULT** SABER y PODER

PERO - QUIZÁS EXISTAN **VERDADES OBJETIVAS** QUE NO SEAN MERAS **«CONSTRUCCIONES** SOCIALES»