John Rawls

Lecciones sobre la historia
de la filosofia moral

Compilado por Barbara Herman

§P PAIDOS

Barcelona = Buenos Aires » México



Titulo original: Lectures on the History of Moral Philosophy
Publicado en inglés, en 2000, por Harvard University Press, Cambridge (Mass.) y Londres

Traduccién de Andrés de Francisco

Cubierta de Mario Eskenazi

Quedan rigurosamente prohibidas, sin la autorizacién escrita de los titulares del copyright, bajo
las sanciones establecidas ep las leyes, la reproduccién total o parcial de esia obra por cualquier
i medio o procedimiento, comprendidos la reprografia y el tratamiento informatico, yla

| distribucién de ejemplares de ella mediante alquiler o préstamao publicos.

2000 by The President and the Fellows of the Hardard College
2000, John Rawls

2001 de la traduccién, Andrés de Francisco

2001 de todas las ediciones en castellano

Ediciones Paidés Ibérica, S. A,,

Mariano Cubi, 92 - 08021 Barcelona

y Editorial Paidés, SAICF,

Defensa, 599 - Buenos Aires

http://www.paidos.com

©000O

ISBN: 84-493-1146-2
Depésito legal: B-41.650/2001

Impreso en Hurope, S.L.
Lima, 3 - 08030 Barcelona

Impreso en Esparfia - Printed in Spain


http:http://www.paidos.com

KANTI

LA FUNDAMENTACION: PROLOGO Y PARTE I

..8§1. COMENTARIOS INTRODUCTORIOS

1. Diré muy poco sobre la vida de Kant, vida que presenta un llama-
tivo contraste con la de Hume. Si Hume fue precoz, pues concibié6 el Tra-
tado en sus afnos mozos y lo completé antes de cumplir los treinta, las
obras mayores de Kant, las tres Criticas de la década de 1780, madura-
rdh lentamente. Kant nacié en abril de 1724 y murié en febrero de 1804,
poco antes de su octogésimo cumpleafios. Cuando se publicé, en 1781,
la primera edicién de la Critica de la razén pura, tras la década de 1770
en la que escribié muy poco, tenia cincuenta y siete afios y empezaba a
sentir el apremio del tiempo. La Critica de la razén prdctica aparecié en
1788 y la Critica del juicio en 1790, con la segunda edicién de la primera
Critica en 1787. Esto no fue todo en aquellos afios: los Prolegémenos a
toda metafisica del futuro se publicaron en 1783; la Fundamentacién de
la metafisica de las costumbres, en 1785; y los Principios metafisicos de la
ciencia natural, en 1786. Ademas de todos éstos, hubo varios ensayos im-
portantes para su filosoffa politica: «Idea de una historia universal» y
«Qué es Ilustracién», ambos de 1784, y «Qué es orientarse en el pensa-
miento» de 1786, entre otros. Cuando apareci6 la ultima Critica, Kant
contaba sesenta y seis afios, y atin estaba a pleno rendimiento. Todavia
habia de publicar La religién dentro de los limites de la mera razon (1793),
La metafisica de las costumbres (1797) y dos importantes ensayos de fi-
losofia politica, «En torno al tépico: “Tal vez eso sea correcto en teoria,
pero no sirve para la practica”» y «Sobre la paz perpetua», ambos en
1795. En 1798, cuando apareci6 su tltimo trabajo, La contienda entre las
facultades, tenia 74 afios. .

Otro contraste es que Hume era un aristocrata escocés de las tierras
bajas que no tenia ninguna dificultad para mantenerse a si mismo, pa-
sando frecuentes temporadas en la hacienda familiar en Ninewells y
eventualmente haciéndose bastante rico con sus escritos y patrimonio,
que llegaron a reportarle 1.000 libras anuales, una suma sustancial en

-aquellos dias. Kant fue un nifio pobre. Su padre trabajaba como guarni-



162 KANT

cionero y la familia vivia en el distrito obrero de Konigsberg. A los ocho
afos, ingresé en la escuela pietista Fridericianum, que llegé a odiar: du-
rante el resto de su vida recordaria aquellos afios como anos de prisién.
Tuvo que trabajar mucho para ganarse la vida cuando entré en la uni-
versidad en 1740 a la edad de dieciséis; y cuando terminé la universidad
en 1746 se convirtié en Hauslehrer, o preceptor, de familias acomodadas
de las afueras de Konigsberg; y asi permanecié durante casi diez afios.
Cuando volvié a la universidad y empez6 a ensehar como Dozent en el
otoiio de 1755, tenia que impartir veinte horas de clase o mas a la sema-
na para llegar a fin de mes, algo que a nosotros nos parece bastante in-
creible, sobre toda suerte de materias: 16gica, metafisica, ética, teoria del

derecho, geografia, antropologia y otras. No consigui6 tener cierta hiol-

gada seguridad financiera hasta que fue profesor ordinarius en 1770.
" 2. Pese a todas sus diferencias, una de las cosas que mas llaman la
atencién de Kant es su profundo respeto y admiracién por Hume. Digo
que llama la atencién porque no esta claro cuando surge. Es casi seguro
que Kant no leia inglés. J. G. Sulzer tradujo el Ensayo sobre el entendi-
miento humano de Hume en 1755, y es sumamente probable que Kant
leyera esta traduccién. También posefa una copia de algunos ensayos de
Hume (traducidos’en 1759), entre los que se encontraban, ademas de la
«Historia natural de la religién», los ensayos «Sobre las pasiones», «So-
bre la tragedia» y los «Fundamentos del gusto».' Hay quien piensa que
no fue hasta 1772, aflo en que se traduce al aleman el Essay on the Na-
ture and Immutability of Truth de Beattie, que Kant toma conciencia de
la profundidad de la critica de Hume al concepto de causalidad. Este
trabajo incluia citas de pasajes del Tratado que eran mas radicales que
cualquiera de la Investigacién.? Otros suponen que Kant ley6 la seccioén
L:iv:7 del Tratado traducida por su amigo Hamann antes de 1768 y dicen
que esto basto para que Kant viera el nervio de la critica de Hume a la
causacioén.” Probablemente fue asi, mediante una de estas lecturas,
como Kant desperté de su supuesto «suefio dogmatico» (Prolegémenos

[4:260]).* En cualquier caso, fue una persona a todas luces bastante
despierta. :

1. Karl Vorlander, Immanuel Kant: Der Mann und das Werk, Hamburgo, Felix Meiner,
1977, 1:152n.

2. Estos pasajes se analizan en R. P. Wolf, Kant’s Theory of Mental Activity, Cambridge,
Mass., Harvard University Press, 1963, pags. 24-32.

3. Véase Gunther Gawlick y Lother Kreimendahl, Hume in der deutschen Aufklirung,
Stuttgart, Frommann-Holzboog, 1987, p4ag. 191. Debo agradecimiento a J. B. Schneewind
por esta referencia.

4. A menos que se indique lo contrario, las obras de Kant se citaran por el volumen y
la pagina de los Gesammelte Schriften, normalmente denominados Akademieausgabe. Esta

i
i
|
i
H
H




LA FUNDAMENTACION: PROLOGO Y PARTE I 163

Independientemente de como llegara a conocer Kant las ideas hu-
meanas sobre la causacidén, ese conocimiento no basta, a mi entender,

para explicar la siguiente carta extraordinaria que escribié a Herder en
1768 (Briefwechsel [X:74]), donde dice:

Ante el temprano desarrollo de su talento [el de Herder], veo venir con
gran alegria el momento en que su fecundo espiritu, no empujado ya tan-
to por los ardorosos impulsos del sentimiento juvenil, adquiere aquella se-
renidad dulce, pero sensible, que viene a ser como la vida contemplativa
del filésofo: precisamente lo contrario de aquello con que suenian los mis-
ticos. Lo que de usted conozco me hace esperar con certeza la llegada de
esa época de su genio: el estado de espiritu mas fecundo paraquien lo po-

-see y para el mundo y cuyo lugar més bajo ocupa Montaigne y el més alto,
a mi modo de ver, Hume.’

La carta es extraordinaria no sélo porque Kant le escribiera esto a
Herder (a la sazdén un joven al que habia conocido como estudiante) sino
tamibién porque dijera esto de Hume. Y no porque no sea verdad lo que
escribe de Hume. Mas ¢céomo pudo haber crecido en Kant un aprecio
tan profundo? ¢Cémo adiviné Kant el carctery la sensibilidad de Hume
expresadas en lo que yo he llamado su fideismo de la naturaleza, su feliz
aceptacion, «dulce, pero sensible»? Su respeto y admiracién por Hume
es un maravilloso tributo a ambos. (Véase también KR B788-797, donde
Kant discute a Hume como un escéptico, y donde expresa sus senti-
mientos hacia Hume en B792: acaso el «xmas ingenioso de todos los es-
cépticos» y «un hombre tan agudo y estimable».)

§2. ALGUNAS OBSERVACIONES SOBRE EL PROLOGO: PARRAFOS 11-13

1. Hoy empezamos nuestro estudio del primero de los tres problemas
en los que dividiremos nuestro analisis de la filosofia moral de Kant. Es-
tos tres problemas son la ley morzal, el hecho de la razon y la fe practica.
Empezamos con la Fundamentacion* (tal como la denominaré siguiendo
a Paton), porque, aun cuando no consigue dar una visién adecuada de la

edicién empez6 a publicarla la Academia prusiana de las ciencias por primera vez en 1900.
Las citas de la Fundamentacion se hacen por capitulo y parrafo asi como por la pagina del
volumen 4 de la Akademie; las citas de la Critica de la razon pura siguen la paginacién ha-
bitual de la primera y segunda ediciones. (N. de la comp.)
5. La carta puede encontrarse en Ernst Cassirer, Kant’ Life and Thought, New Haven,
Yale University Press, 1981, pag. 85 (trad. cast.: Kant, vida y doctrina, México, EC.E, pag. 107).
* Groundwork en el original. (N. del t.)



164 KANT

filosofia moral de Kant como un todo, si que ofrece una teoria analitica
razonablemente completa de la ley moral. Lo hace dilucidando el concep-
to de moralidad, que para Kant esta implicito en nuestros juicios ordina-
rios sobre el valor moral de las acciones y del caracter que expresan.

Kant nos dice en el prélogo (Prél.:13 [392]) que la presente Funda-
mentacion «no es mas que la investigacién y asiento del principio supre-
mo de la moralidad», y observa que esta investigacién «constituye un
asunto aislado, completo en su propésito, y que ha de separarse de cual-
quier otra investigacién moral». A diferencia de Hume, dice que la bus-
queda de este principio no forma parte de una ciencia mas amplia de la
naturaleza humana, sino que comienza analiticamente dilucidando el
principio o los principios subyacentes implicitos en nuestros juicios or-
dinarios sobre el valor moral.

Esta investigacion es un asunto aislado en el sentido anadido de que
la investigacién y el asiento del principio supremo de la moralidad tienen
un caracter preliminar para una critica de la razén pura practica, que
Kant @ice que espera escribir en algin trabajo futuro y que ensaya a es-
cala reducida con respecto a la realidad objetiva de la ley moral en Gr III.

2. Hay diversas cuestiones mencionadas en Prél.:II que son de gran
importancia para la*concepcién de Kant, aunque su plena significaciéon
no quedara clara hasta mucho después.

a) Una es que, a decir de Kant, una critica de la razén (pura) practi-
ca no puede ser completa hasta que podamos mostrar la unidad de la ra-
z6én practica y la tedrica en un principio comun, pues cree que «al finy
al cabo no pueden ser mas que una y la misma razén» (Prél.:12 [399]).
Ahora bien, en mi opinién, hay cuatro temas conectados respecto de la
razén en la filosofia moral de Kant. Podemos formularlos del modo si-
guiente:

i) la supremacia de la razén;
ii) la unidad de la razén;
iii) la igualdad de la razén, teniendo la razén practica primacia en la
constitucién global de la razén (para esta igualdad, véase KP 5:141); y
iv) la filosofia como defensa, incluida la defensa, tanto teérica como
practica, de la libertad de la razén.

Aqui no intentaré siquiera insinuar lo que estos temas puedan signi-
ficar, pues son temas dificiles y requieren muchos pasos previos. Pero
trataremos de entenderlos y confio en que, andando el tiempo, queden
claros su significado e interconexiones. Exponer la ley moral como el
principio supremo de la moralidad tiene, como dice Kant, un caricter
preparatorio para todo lo demas. Por eso dejaré de lado muchas cues-

:
K
3
M

Pt st s R

JERR I SO




LA FUNDAMENTACION: PROLOGO Y PARTE I 165

tiones sobre como interpretar el imperativo categérico y las relaciones
entre sus tres formulaciones. Siempre que entendamos lo esencial, no
creo que esas cuestiones sean de tanta importancia. A medida que avan-
cemos, iré sefialando lo que es realmente esencial y por qué.

b) Una segunda cuestiéon importante es ésta: Kant dice (de nuevo en
Prél.:11 [391]) que una critica de la razén pura practica es menos ur-
gente en el caso de la razén practica que en el de la razén tedrica. Segun
arguye en la primera Critica, la razén tedrica tiende a sobrepasar sus li-
mites apropiados y cae por ello en una suerte de pretenciosa vaciedad,
que afortunadamente se muestra en las antinomias. Si no fuera por esas
antinomias, podriamos pensar facilmente que hablabamos con sentido:
éste es el Kant antimetafisico. Por el contrario, en cuestiones de morali-
dad la razén practica, «aun en el mas vulgar entendimiento, puede ser
facilmente conducida a mayor exactitud y precision» (Prél.:11 [391]).
Esto esta relacionado con la cuestién siguiente.

¢) Kant dice (todavia en Proél.:11 [391]) que se propone escribir una
cr%tica de la raz6n pura practica; mas cuando aparece esta obra, se titu-
la simplemente Critica de la razén prdctica. ;Qué le pasé al adjetivo
«pura»? Hasta que no hayamos analizado el hecho de la razén no podre-
mos llegar a entender esto plenamente; pero la idea de Kant es que, mien-
tras la razén pura tedrica tiende a transgredir sus propios limites, en el
caso de la razén practica es la razén practica empirica (no pura), urgida
por nuestras inclinaciones y deseos naturales, la que tiende a transgre-
dir su propia esfera, especialmente cuando no esta clara la ley moral y
su fundamento en nuestra persona. Kant insiste en la pureza de la ley
moral, esto es, en el hecho de que es un principio a priori que se origina
en nuestra libre razén. El piensa que ser plenamente conscientes de la
pureza de la ley y de su origen en nuestra persona en cuanto libre y au-

ténoma es la proteccién méas segura que tenemos para no violar la ley
moral (véase Gr Prél.:6-8 [388-389]; y I1:9n. [411]; 44n. [426]).

3. Los anteriores comentarios se relacionan con lo que dice Kant en
Gr 1:20-22 (403-405). En 1:22 (405) analiza la necesidad de la filosofia
moral. No es necesaria para ensefiarnos nuestros deberes y nuestras
obligaciones —para decirnos cuales son—, porque ya los conocemos.
Escribe en 1:20 (403):

Y aqui puede verse, no sin admiracién, cuan superior es la facultad
practica de juzgar a la tedrica en el entendimiento vulgar humano. En esta
altima, cuando la razén vulgar se atreve a salirse de las leyes de la expe-
riencia y de las percepciones sensibles, cae en meras incomprensibilidades
y contradicciones consigo misma. [...] En lo practico, en cambio, comien-
za la facultad de juzgar, mostrandose ante todo muy provechosa, cuando



166 KANT

el entendimiento vulgar excluye de las leyes practicas todos los motores
sensibles. Y luego llega hasta la sutileza [...] y, lo que es mas frecuente,
puede [...] abrigar la esperanza de acertar, ni mas ni menos que un filéso-
fo [...], porque el filésofo no puede disponer de otro principic que el mis-
mo del hombre vulgar; pero, en cambio, puede muy bien enredar su juicio
en multitud de consideraciones [...] ajenas al asunto.

He citado este pasaje (omitiendo frases aqui y alla) para mostrar que
Kant no pretende ensefiarnos lo que esta bien y mal (lo consideraria pre-
suntuoso) sino hacernos conscientes de la ley moral arraigada en nues-
tra libre razén. Cree que una plena conciencia de ella despierta un fuer-
te deseo de obrar conforme a esa ley (Gr I1:9n. [411]; 44n. [426]). Este

deseo es (lo que llamamos en Hume I1:§5) un deseo dependiente de con- -

cepciones: es un deseo, que nos pertenece en cuanto personas razona-
bles, de obrar segtin un ideal expresable en una concepcién de nosotros
mismos como auténomos en virtud de nuestra libre razén, tanto teérica
comg practica. En su filosofia moral, Kant busca el autoconocimiento:
no uni conocimiento de lo que esta bien y mal —que ya poseemos— sino
un conocimiento de lo que deseamos como personas con la facultad de
la libre razén teérica y practica.

4. Anadiria a este respecto que Kant acaso también pretenda, debido
en parte a su educacién pietista, una forma de reflexién moral que pu-
diera usarse razonablemente para calibrar la pureza de nuestros moti-
vos. En general sabemos lo que esta bien y lo que estd mal, pero a me-
nudo estamos tentados de actuar siguiendo las malas razones, sin que
quizad nos demos cuenta de ello. Una de las utilidades que puede haber
atribuido al imperativo categdrico es la de expresar una forma razona-
ble de reflexion que pudiera ayudarnos a protegernos de esa eventuali-
dad, verificando si la méaxima desde la que actuamos es legitima, esto es,
permitida por la razén practica.® Digo una forma razonable de reflexiéon
porque una de las cosas que Kant encontré ofensivas en el pietismo, al
que estuvo expuesto en el Fridericianum, era su obsesién por la pureza
de los motivos y el autoexamen compulsivo a que podia dar lugar. El im-
perativo categérico, en cambio, articula un modo de reflexion que po-
dria ordenar y moderar, de forma razonable, el escrutinio de nuestros
motivos.

No veo que Kant se interese lo mas minimo por el escepticismo mo-
ral. Simplemente, no es un problema para él, por mucho que nos pueda
inquietar a nosotros. Su perspectiva puede aportar una manera de
afrontarlo, pero ésta es una cuestién aparte. Siempre da por supuesto,

6. Debo agradecer a Michael Hardimon la valiosa discusiéon que mantuvimos a este
respecto.

3



LA FUNDAMENTACION: PROLOGO Y PARTE I 167

como parte del hecho de la razén, que todas las personas (salvo las re-
trasadas mentales y los perturbados) reconocen el supremo principio de
la razon practica como un principio con autoridad sobre su voluntad
(KP 5:105).

§3. LA IDEA DE UNA VOLUNTAD PURA

1. Paso ahora a Prél:10 (390), que es un parrafo importante porque
en él Kant explica sus intenciones en la Fundamentacion al distinguir la
teoria de-Wolff-del querer en general de su doctrina de lo que él llama una
voluntad pura. Kant compara la teoria de Wolff del querer en general con
la 16gica (formal) general, mientras que compara su propia teoria de la
voluntad pura con la légica trascendental. ;Qué sacamos de aqui?

Ya que la explicacién de Kant es algo opaca, aventuraré una conjetu-
ra. Asi como la légica general estudia los principios formales, el pensa-
miento y el razonamiento validos, al margen de su contenido y objetos
particulares, asimismo la teoria de Wolff del querer en general estudia
los principios psicolégicos en que se asientan todos nuestros deseos, al
margen de sus objetos y de aquello en particular de que son deseos. Se
considera que los deseos son homogéneos, sea cual fuere su origen en
nuestra persona. A este respecto, la teoria es como la légica general, que
deja de lado el contenido y el origen del pensamiento al establecer la va-
lidez de las inferencias. La teoria del querer en general, si es correcta mi
conjetura, sugiere una vision de la persona para la cual los deseos son
fuerzas psiquicas que pugnan por realizarse y satisfacerse segtin su fuer-
za y urgencia. El equilibrio de estas fuerzas psiquicas determina lo que
acabamos haciendo. Una persona con fuerte voluntad (alguien con la
fortaleza de animo de Hume) es alguien cuyas deliberaciones son per-
sistentemente controladas por los mismos fuertes deseos.

Por el contrario, la concepcién kantiana de una voluntad pura es, de
este modo, como la logica trascendental. La l6gica trascendental estudia
todas las condiciones epistémicas que hacen posible el conocimiento
sintético a priori de los objetos. Hallamos este conocimiento en la mate-
matica y en los primeros principios de la fisica; y este conocimiento
debe ser explicado. De forma similar, Kant piensa que la razén pura
practica existe y que es suficiente por si misma para determinar la vo-
luntad, independientemente de nuestras inclinaciones y deseos natura-
les. Este hecho también debe ser explicado. Para hacerlo, necesitamos
una teoria de la voluntad pura, y no una teoria del querer en general;
porque, asi como el conocimiento sintético a priori es un tipo especial de
conocimiento y requiere de la légica trascendental para establecer sus



168 KANT

principios, asi también el puro querer es un tipo especial de querer y re-
quiere de su propia investigacién para ser entendido.

La diferencia entre la razén tedrica y la razén practica es, dicho bre-
vemente, ésta: la razén tedrica trata del conocimiento de objetos dados,
y la légica trascendental establece los principios que hacen posible el
conocimiento sintético a priori de esos objetos; en cambio, la razén
practica se refiere a cémo hemos de producir objetos de acuerdo con
una idea (o una concepcién) de esos objetos (KP 5:89 y sig.). Los princi-
pios de una voluntad pura que Kant quiere examinar son los principios
de la razén préactica que, a su entender, puede determinar efectivamente
nuestra voluntad aparte de las inclinaciones y deseos naturales, y dirigir-
la hacia su objeto a priori, el bien supremo (KP 5:4)."Tal como lo presen-
ta Kant, Wolff, y sin duda otros también, no es consciente de la impor-
tancia de una voluntad pura, idea que Kant considera fundamental. Por
esa razon, se ve a si mismo abriendo un «camino totalmente nuevo»
(Prolg10 [390]).

2. "Podriamos formular del siguiente modo la concepcién de Wolff
(tal como la ve Kant): recordemos las distinciones que hicimos en Hume
I1:85 entre deseos dependientes de objetos y deseos dependientes de prin-
cipios (y dependientes de concepciones). Pensemos en todos los deseos que
nos afectan, y que pugnan dentro de nuestra persona, como deseos de-
pendientes de objetos. Estos deseos equivalen a las inclinaciones y los
impulsos de Kant, que son generados en nosotros por todo aquello que
va desde los apetitos y necesidades del cuerpo hasta los procesos socia-
les del aprendizaje y la educacion. Digamos que estos procesos son go-
bernados por las leyes de la asociacién de Hume, por principios tales
como los principios de la costumbre y la facilidad o el principio de la pa-
sién predominante. Ahora bien, Wolff considera todos estos deseos sélo
con respecto a su fuerza y no tiene, como tampoco Hume, una concep-
cion de la razén practica. Presumiblemente, la accién que se realiza es a
menudo, aunque no siempre, la accién que promete la mayor propor-
cion de satisfaccién global.

Para Kant, esto significa que la persona carece de una voluntad pura,
pues dicha voluntad es una facultad electiva guiada por los principios de
la razén practica, es decir, una facultad de elegir cual de nuestros muchos
deseos dependientes de objetos (a menudo en conflicto) es el que ha de
guiarnos en la accién, o una facultad de rechazarlos a todos enteramen-
te, y actuar movidos por deseos dependientes de principios o concepcio-
nes. En La religion™ (6:38), Kant se refiere a un miembro de la Camara de

* Obviamente, se refiere Rawls a La religion dentro de los limites de la mera razon. (N.

delt.)

1
4



LA FUNDAMENTACION: PROLOGO Y PARTE 1 169

los Comunes inglesa que dijo, al calor del debate, «todo hombre tiene un
precio».” Aunque pensemos que hay ciertas cosas que nunca debemos ha-
cer —traicionar a la familia o a los amigos, a la patria o a la iglesia, por
ejemplo—, el orador alega que, si se acierta con el precio, todos podemos
ser comprados. El psicélogo woltfiano explicaria esto (de ser cierto) di-
ciendo algo del siguiente tenor: los deseos, en cuanto fuerzas psiquicas,
estan todos a la par y s6lo difieren por su fuerza y por su promesa de sa-
tisfaccién en caso de realizarse. Asi, para cualquier deseo o combinacién
de deseos, aun cuando habitualmente son los que deciden el caso guian-
do a la deliberacion, debe de haber un deseo, o una combinacién de de-
seos, mas fuerte que puede contrarrestarlo. Encuéntrese este deseo o
combinacién de deseos que contrarrestan y se sabra el precio.

- 3. Como veremos, Kant tiene una concepcion diferente de las perso- -
nas, segun la cual éstas son razonables y racionales, y poseen una vo-
luntad electiva. Se propone estudiar los principios de una voluntad pura
y exponer cémo actuarian las personas con una voluntad pura ple-
pamente efectiva, y averiguar cudl serfa la estructura de sus deseos en
tanto que gobernados por los principios de la razén practica. A mi en-
tender, lo mejor es contemplar a Kant como si estuviera presentando los
principios a partir de los cuales actuaria un agente razonable y racional
completamente ideal, incluso en contra de todos los deseos dependien-
tes de objetos, ya fuera ello necesario para respetar las exigencias de la
ley moral.® Semejante agente (humano) ideal, aun afectado por inclina-
ciones y necesidades naturales, como debe ser por pertenecer al mundo
natural, nunca las seguiria cuando, al seguirlas, violara los principios de
la pura voluntad. ‘

Ahora bien, Kant no niega, como he dicho, que todos nuestros deseos
tengan fuerza psicolégica. Pero insiste en la distincién entre la fuerza de
los deseos dependientes de concepciones y principios y la primacia re-
gulativa —Butler diria autoridad— que sus correspondientes principios
tienen para los agentes ideales. Lo que caracteriza a estos agentes es que
la fuerza psicolégica de sus deseos dependientes de concepciones y sus
deseos dependientes de principios equivale exactamente a la primacia
regulativa de los correspondientes principios de la razén practica. Asi,
en cuanto personas idealmente razonables, tenemos la capacidad de so-
breponernos a nuestros deseos dependientes de objetos y de evaluarlos;

7. Sir Robert Walpole. Pero lo que dijo fue algo mucho menos general, a saber: «Todos
esos hombres [refiriéndose a ciertos patriotas] tienen un precio». Véase Greene y Hudson,
pag. 34n. ’

8. Que un agente ideal haria esto, y que nosotros sabemos que también lo podriamos
hacer, es el sentido del ejemplo (en KP 5:30) del principe que, para lograr sus ignominio-
sos fines, quiere hacernos levantar falso testimonio contra otro stbdito.



170 KANT

lo que nos confiere una facultad electiva para determinar a partir de cual
de estos deseos, si alguno, actuaremos. La préoxima vez consideraré
cémo se hace esta eleccién: es decir, incorporando el deseo a la maxima
desde la que nos proponemos actuar (Rel 6:28) y comprobando a conti-
nuacion si la maxima es moralmente permisible, usando para ello lo que
llamaré el procedimiento-IC.

Esta concepcion de nosotros mismos como agentes razonables con
voluntades electivas contrasta fuertemente con la concepcion de Wolff.
Kant se lamenta de que Wolff simplemente ignora los principios apro-
piados para una voluntad pura, por lo que su enfoque no deja lugar a una
concepcién de la obligacién moral arraigada en la razén pura practica.

§4. EL ARGUMENTO PRINCIPAL DEL CAPITULO I DE LA FUNDAMENTACION

1. Repasemos brevemente el argumento principal de la Fundamenta-
cion 1, tal como lo hallamos en 1:8-17 (397-402). Es como sigue. (Los as-
teriscod delante de 1, 2 y 10 indican que éstas son las tres proposiciones
de Kant, que aparecen en ¢l orden en que él las introduce.)

*1. Una buené; voluntad es una voluntad cuyas acciones son confor-
mes al deber, no por inclinacién sino por deber (segiin el deber) (parrafo
11, final [399]).

*2. Las acciones hechas por deber derivan su valor moral del principio
de la volicién desde el que se hacen, y no de los propésitos (objetivos, es-
tados de cosas o fines), para realizar los cuales la inclinacién insta al agen-
te a realizar la accién (parrafo 14 [399-400]).

3. La voluntad debe actuar siempre desde algan principio de la voli-
cién (parrafos 2 [393-394], 14 [399-400]).

4. Hay dos clases de principios de la volicién, formales y materiales,
que son mutuamente excluyentes y exhaustivos (parrafo 14 [399-400])).

5. Ningan principio material de la volicién es el principio de la voli-
cién de una accién hecha por deber (se sigue de la definicién de principio
material de la voliciéon y de *2 arriba). :

6. Una accién hecha por deber es una accién hecha desde una princi-
pio formal de la volicién (se sigue de *2-5).

7. Soélo hay un principio formal de la volicién, y este principio es la
ley moral (parrafo 17 [402]).

8. Respeto es, por definicién, el reconocimiento de un principio de la
volicién como ley para nosotros, €s decir, como aquello que determina di-
rectamente nuestra voluntad sin referencia a lo que apetecen nuestras in-
clinaciones (parrafo 16n. [401]).

9. El objeto del respeto es la ley moral (parrafos 15 [400-401], 16n.
[401]).



LA FUNDAMENTACION: PROLOGO Y PARTE I 171

*10. Las acciones hechas por deber son acciones hechas por respeto (o
desde el respeto) a la ley moral (parrafo 15 [400-401]) (se sigue de 6-9).
11. Una buena voluntad es una voluntad cuyas acciones son acordes

al deber, pero no por inclinacién sino por respeto a la ley moral (se sigue
de *1, *10 arriba).

2. Algunos comentarios: Los anteriores epigrafes 3-9, ambos inclusi-
ve, tratan de completar lo que parecen ser los pasos del razonamiento de
Kant, un razonamiento basado en las premisas indicadas por los aste-
riscos. Sin embargo, el razonamiento no depende demasiado de que sea
exactamente correcto el planteamiento aqui ofrecido, pues sin duda
puede plantearse de otras formas. — |

Por otra parte, el objetivo del argumento, que parece vahdo es haﬂar
el supremo principio de la moralidad (la ley moral). Arranca del conoci-
miento moral vulgar del sentido comun, para desplazarse hacia el cono-
cimiento filoséfico dilucidando el principio subyacente que se encuentra

n nuestros juicios cotidianos sobre el valor moral de las acciones. No
Zexaminaré el argumento, pues, si lo he expuesto mas o menos correcta-
mente, su forma y propdésito parecen razonablemente claros. Pero debo
sefialar que Kant considera que los capitulos I y Il de la Fundamentacion
son puramente analiticos, en los que se muestra, mediante el desarrollo
del concepto universalmente aceptado de moralidad, que la autonomia de
la voluntad es su fundamento (Gr I1:90 [444-445]).

85. EL VALOR ABSOLUTO DE LA BUENA VOLUNTAD -

1. Gr1:1-3 (393-394) introduce una parte fundamental de la doctrina
moral de Kant: la idea del valor absoluto de una buena voluntad, un va-
lor estimable mas alla de toda comparacion.

Para empezar, Kant abre la Fundamentacion con la célebre frase: «Ni
en el mundo, ni, en general, tampoco fuera del mundo, es posible pensar
nada que pueda considerarse como bueno sin restriccién, a no ser tan
sélo una buena voluntad».

El término «buena voluntad» no se define, v Kant deja que sea el lec-
tor quien infiera su significado de los tres primeros parrafos, captando
la diferencia entre ella y las cosas que Kant dice ser buenas sélo con res-
tricciones.

Entre los rasgos de nuestra persona que Kant diferencia de una bue-
na (o mala) voluntad estan los siguientes:

i) los talentos del espirituy, tales como el entendimiento, el gracejo y el
juicio; )



172 KANT

i1) las cualidades del temperamento, tales como el valor, la decisién y la
perseverancia en los propdsitos; y, entre estas cualidades, aquellas
particularmente favorables a una buena voluntad: la mesura en las afec-
ciones, el dominio de si mismo y la reflexién sobria.

Una buena voluntad ha de ser también distinguida, explicitamente,
de las cosas a gque nos empujan nuestras inclinaciones:

i} los dones de la fortuna: el poder, la honra, la riqueza y la salud; y
ii) la felicidad, como la completa satisfaccién y contento del propio esta-
do, la satisfaccién racional de nuestros deseos naturales.

Ahora bien, los talentos del espiritu, las cualidades del temperamen-
to y los dones de la fortuna pueden ser extraordinariamente malos cuan-
do la voluntad que hace uso de ellos no es una buena voluntad. Incluso
las virtudes secundarias, como podemos llamarlas —Ila valentia y el do-
minio1de si mismo, la decisién y la reflexién sobria—, tienen valor sélo
a condicién de que asistan a la voluntad en la consecucién de fines uni-
versales. Las virtudes primarias, digamos, son aquellas cuya segura po-
sesién constituye una buena voluntad; y entre ellas destacan la sabidu-
ria, el sentido de la justicia y la benevolencia (practica). Las personas
que poseen estas virtudes son personas virtuosas: las acciones particula-
res que emanan de estas virtudes tienen valor moral.®’ Kant considera los
talentos del espiritu y las cualidades del temperamento como dones de
la naturaleza, mientras que una buena voluntad no es un don. Es algo
que se alcanza, que resulta de la formacién de un caréacter, a veces me-
diante una suerte de conversién que llega a perdurar cuando la fortalece
el cultivo de las virtudes y de las formas de pensar y sentir en que estas
virtudes se asientan (Rel 6:47-50).

2. Aun la felicidad misma no es buena sin restriccién. La prosperi-
dad vy la felicidad de alguien sin asomo alguno de buena voluntad no
pueden proporcionar placer a un espectador imparcial. El parrafo ini-
cial concluye, por tanto, con un tema caracteristico del pensamiento
moral de Kant:

Y asi parece constituir la buena voluntad la indispensable condicién
que nos hace dignos de ser felices.

En la primera Critica (B834), Kant distingue entre la ley practica de-
rivada del motivo de la felicidad y la ley practica derivada del motivo de

9. Obsérvese la distincién: digamos que las personas son virtuosas y que las acciones
particulares tienen valor moral.




LA FUNDAMENTACION: PROLOGO Y PARTE I 173

la dignidad de ser feliz. A la primera la denomina ley pragmatica (o re-
gla de prudencia); a la segunda, ley moral. Kant no concibe la filosofia
moral, como a su entender hicieron los griegos, como el estudio sobre
c6mo alcanzar la felicidad, sino como el estudio mas bien sobre cémo
debemos obrar si hemos de ser dignos de la felicidad que alcancemos.
Este pensamiento caracteriza la doctrina moral de Kant.

3. Kant procede en 1:3 (394) a decir que una buena voluntad no es
buena por lo que efecttie o realice ni por su adecuacién para alcanzar
algan fin ya dado e independientemente determinado. Aun cuando a
aquellos con una buena voluntad les faltase por completo la facultad de
sacar adelante sus propésitos (por falta de oportunidad o de capacida-
des naturales), su buena voluntad seguirfa brillando como una joya,
como algo que en si mismo posee su pleno valor.

Esta proposicién nos recuerda la observacién de Hume: «La virtud
en harapos sigue siendo virtud» (7:584 y sig.). Pero la explicacién de
Hume difiere tajantemente de la de Kant. Para Hume, las personas vir-
fuosas son aquellas que poseen cualidades del caracter inmediatamente
agradables para ellas mismas o sus allegados, o bien, utiles para unas u
otros. La explicacién que da de por qué la virtud en harapos sigue sien-
do virtud consiste en decir que la imaginacién se pone en marcha mas
facilmente que el entendimiento, y aun cuando el hombre virtuoso en-
carcelado en una mazmorra no produzca realmente ningin bien, lo juz-
gamos por simpatia hacia aquellos que podrian haberse beneficiado del
bien que su caracter es apto para producir.

Kant no puede aceptar esta concepcioén, pues rechaza que podamos
juzgar el valor moral del caracter apelando a una concepcién indepen-
diente de bondad como puede ser la de Hume, que la reduce a agradabi-
lidad y utilidad para nosotros mismos y los demas. En 1:1-3 (393-394) se
nos dice que la buena voluntad sélo lo es en sentido formal: sabemos que
las personas con buena voluntad tendran un caracter firme y asentado y
que regularmente actuaran guiadas por los principios de la razén (pura)
practica. Por eso sabemos que corregiran el uso de sus dones de la natu-
raleza y de la fortuna acomodandolos a los fines universales exigidos por
esos principios. Pero no conocemos el contenido de esos principios, y
por ello desconocemos cé6mo se comportaran verdaderamente las perso-
nas con buena voluntad y qué deberes reconoceran.

A modo de conclusién: una buena voluntad es siempre buena en si
misma, bajo toda condicién, mientras que todo lo demas es bueno sélo
bajo ciertas condiciones. Y esto es asi tanto si el bien condicional es un
bien en si mismo como si es un medio, o ambas cosas. La felicidad, o la
satisfaccién racionalmente ordenada de nuestros deseos naturales, pue-
de ser buena en si misma (cuando los fines deseados y realizados son



174 KANT

permisibles). Pero incluso nuestra felicidad y nuestro disfrute de la pin-
tura y la musica son plenamente buenos sélo si somos dignos de ellos, o
tenemos una buena voluntad.

4. Kant dice en I:3 (394) que una buena voluntad es estimable sin
comparacién, mucho mas valiosa que la satisfaccion de nuestras incli-
naciones, de hecho, mucho mas que la satistacciéon ordenada de la suma
de todas las (permisibles) inclinaciones (o felicidad). Una buena volun-
tad posee, pues, dos rasgos especiales: es la inica cosa siempre buena en
si misma sin restriccion; y su valor es incomparablemente superior al
valor de todas las demads cosas también buenas en si mismas. Estos dos
rasgos sefnalan el estatus de la buena voluntad al que se refiere Kant (Gr
" I:4 [394-395]) cuando habla del valor absoluto de la mera voluntad. El
segundo de estos rasgos es el de la prioridad léxica, segiin diré yo: signi-
fica que el valor de una buena voluntad tiene un rango superior al de to-
dos los demas valores, por elevada que sea su medida en sus propios tér-
minos. Las superiores pretensiones de una buena voluntad sobrepasan
incondicionalmente a las pretensiones de los demas valores, en caso de
que uni y otras entren en conflicto.

Ahora bien, todavia no sabemos cémo entender estos dos rasgos, y
ahora seria inatil especular. Sabemos que Kant tiene tanto una concep-
cién formal de la buena voluntad como una concepcion formal de lo jus-
to. Empieza con estas dos concepciones interdependientes. La bondad
de todas las demas cosas —los talentos del espiritu y las cualidades del
temperamento, los dones de la naturaleza y la fortuna, y la felicidad— es
condicional: su bondad depende de que sea compatible con las exigen-
cias sustantivas que estas concepciones formales imponen a las acciones
e instituciones. Este es el sentido general de la primacia de lo justo en su
doctrina. : B

Pero no podremos saber cuiles son esas exigencias sustantivas hasta
que no hayamos trabajado el capitulo II de la Fundamentacion. Aislada-
mente, casi todo lo que dice Kant en Gr I es enganoso y s6lo puede en-
tenderse a la luz de lo que viene después.

§6. LA FINALIDAD ESPECIAL DE LA RAZON

1. GrI:5-7 (395-396) son parrafos importantes para ver qué entiende
Kant por buena voluntad y cual es su conexién con la razén. Kant sabe
que lo que ha dicho sobre el valor absoluto e incomparable de una bue-
na voluntad en I:1-3 (393-394) puede parecer extremo, aun cuando se
ajusta a nuestros juicios ordinarios. Para disipar este sentimiento, exami-
na la cuestién a la luz de la idea segiin la cual la naturaleza no nos otor-




LA FUNDAMENTACION: PROLOGO Y PARTE I 175

ga ninguna facultad, incluida la de la razén, a menos que esa facultad
sea la mas adecuada para lograr su finalidad.

¢Qué finalidad, pues, cumple la razén? Ciertamente, no la finalidad
de asegurar nuestra propia felicidad, pues la naturaleza podria lograr
ese proposito mucho mejor dotandonos con los instintos apropiados.

La finalidad, piensa Kant, para la que la naturaleza nos ha dado la ra-
z6n debe ser la de producir una buena voluntad. El que tengamos la
facultad de la razén y de entender los principios de la razén es algo a to-
das luces necesario si hemos de tener una voluntad que pueda tener in-
terés en los principios de la razén practica. Asi, en un mundo en el que
la naturaleza distribuye sus dones de una manera finalista, la finalidad
de que tengamos razén debe ser la de producir una buena voluntad. Por
supuesto, podria objetarse que podria haber otras finalidades posibles,
pero Kant piensa que, al eliminar la finalidad de promover nuestra feli-
cidad, ha descartado la Gnica alternativa real.

2. Enel parrafo 7 (396) se hace una importante distincion entre el

ien supremo y el bien completo. El bien supremo es la buena volun-
tad, la condicién de cualquier otro bien, incluso de nuestro deseo de
felicidad. La buena voluntad no es, empero, el bien completo: éste se
entiende comeo el disfrute por parte de una buena voluntad de una fe-
licidad apropiada a ella. Pero la naturaleza puede lograr esa finalidad
suprema aun cuando no se cumpla la segunda finalidad de alcanzar
la felicidad o, como dice Kant, aun cuando su valor sea menos que
nada.* :

Kant afiade que al lograr la primera finalidad, la de que tengamos
una buena voluntad, sentimos una especie peculiar de satisfaccién (Zu-
friedenheit): la que nace de la realizacién de un fin que sélo la razén de-
termina. Esta satisfaccién no ha de confundirse con el placer de ver
satisfechas nuestras inclinaciones y necesidades. Antes bien, es la satis-
faccién que hallamos al obrar conforme a los principios de la razén
préctica, principios en los que, como agentes razonables y racionales, te-
nemos un interés practico. Para hacer plenamente mtehglble esta moti-
vacién, yo creo que es mejor que la entendamos como un deseo depen-
diente de concepciones. Volveré sobre esto mas adelante.

§7. Los DOS PAPELES DESEMPENADOS POR LA BUENA VOLUNTAD

1. Para terminar, haré unos breves comentarios sobre los dos pape-
les que desempena la buena voluntad en la doctrina de Kant.

* Lo dice Kant en KU §83n. (N. del t.)



176 KANT

El primer papel que atribuye Kant a la capacidad de poseer una bue-
na voluntad, una capacidad basada en las facultades de la razén practi-
ca y la sensibilidad moral, es el de ser la condicién de que seamos miem-
bros de un posible dominio de los fines.* Las facultades de la razén g
practica son esenciales para nuestra humanidad entendida como razo-
nable y racional. De ahi que la capacidad de poseer una buena voluntad
determine el alcance de la ley moral, es decir, su ambito de aplicacién, a
saber: las personas humanas en tanto poseedoras de las facultades de la ,
razoén practica y la sensibilidad moral. Porque somos personas semejan-
tes es por lo que estamos sujetas a los deberes de la justicia y la benefi-
cencia. Al mismo tiempo, los otros deben respetar los deberes de la jus-
ticia y la beneficencia en su conducta hacia nosotros, de tal modo que si
estamos sujetos a la ley moral también estamos protegidos por ella.
" El segundo papel es caracteristico del pensamiento de Kant, y tiene
un lado positivo y otro negativo. El lado negativo es que Kant cree que,
a menos que persigamos nuestras metas dentro de los limites de la ley
moral, la vida humana es indigna y no tiene ningin valor. Esto se sigue :
de la ebtricta manera en que Kant concibe la primacia de lo justo. Una
buena ilustracion es la frase siguiente (MdS 6:332): «Si perece la justicia,
carece ya de valor que vivan hombres sobre la Tierra».
El lado positivo es que podemos dar, y de hecho damos, sentido a
nuestra vida en el mundo, y realmente incluso al propio mundo, al res-
petar la ley moral y al esforzarnos por conseguir una buena voluntad.
Este lado lo expresa Kant cuando dice, en la Critica del juicio (en §§82-
84), que los seres humanos son el fin Gltimo de la naturaleza en virtud
de su capacidad de cultura y el fin final de la creacién en virtud de sus
facultades como personas morales. Aqui no puedo considerar estas difi-
ciles secciones; citaré simplemente el texto para dar una idea del pensa-
miento de Kant. El texto es de KU §84:

[N]o tenemos méas que una especie tnica de ‘seres en el mundo, cuya
causalidad sea teleolégica, es decir, enderezada a fines, y al mismo tiem-
po, sin embargo, de indole tal que la ley segiin la cual esos seres tienen que
determinarse fines es representada por ellos mismos como incondiciona-
da e independiente de condiciones naturales, y, al mismo tiempo, empero, -
como necesaria en si. El ser de esa clase es el hombre, pero, considerado como
notmeno, es el Ginico ser natural en el cual [...] podemos reconocer una fa-
cultad suprasensible (la libertad).

* Véase la nota del traductor de la pag. 192 del capitulo siguiente, donde se explica por
-~ qué hemos traducido realm of ends como «dominio de los fines», en lugar de «reino de los
tines». (N.del t.)



LA FUNDAMENTACION: PROLOGO Y PARTE I 177

Del hombre, pues, [...] considerado como ser moral, no se puede ya
preguntar mas por qué fin [...] existe. Su existencia tiene en si el mas alto
fin; a este fin puede el hombre, hasta donde alcancen sus fuerzas, someter
la naturaleza entera. [...] Asi, pues, si algunas cosas del mundo, como se-
res dependientes, en cuanto a su existencia, necesitan una causa suprema
que obre segtn fines, el hombre es el fin final de la creacién, pues sin él la
cadena de los fines, sometidos unos a otros, no estaria completamente
fundada s6lo en el hombre, pero en él como sujeto de la moralidad, en-
cuéntrase la legislacion incondicionada en lo que se refiere a los fines.

[En la nota a pie de pagina de §84]: [E]ls [el principio de la moralidad]
lo Gnico posible, en el orden de los fines, que es absolutamente incon-
dicionado en lo que toca a la naturaleza; su sujeto, por tanto, es el tinico
calificado para ser fin final de la creacion. [...] Esto demuestra que la fe-
licidad no puede ser mas que un fin condicionado y que el hombre no pue-
de ser fin final de la creacién mas que como ser moral; pero en lo que toca
a su estado, la felicidad esta en relacién sélo como consecuencia, segtin la
medida de la concordancia con aquel fin, como fin de su existencia.

i

2. Lo que pensemos de la filosofia moral de Kant en su conjunto va a
depender en gran medida de cémo consideremos los dos papeles que
Kant atribuye al valor de una buena voluntad y a la importancia que de-
mos a la ley moral, tal como es expuesta en las citas anteriores de KU §84.

De un modo u otro, el primer papel de la capacidad de poseer una

minio de \los flne_s— es ampliamente aceptada, por cuanto es basu:a para
'gran'paf;té‘ del pensamiento democratico. Por supuesto, esta idea no es
original de Kant, pues en esto se halla muy influido por Rousseau. En
efecto, Kant leyé El contrato social y Emilio cuando se publicaron en
1762 (su francés era bueno), y de estas obras nos dice Kant que provo-
caron un cambio fundamental en su pensamiento, y que, a consecuencia
de ello, tuvo que dar una expresién filoséfica mas profunda a ideas que
encontro en Rousseau.

El segundo papel *partlcularmente en su lado negativo, segin el
cual el valor de la vida humana depende de que honremos la ley moral—
es mucho mas controvertido. Muchos piensan que es una aberracién
concederle semejante importancia a la moralidad, especialmente cuan-
do se expresa mediante el imperativo categérico e incluye la primacia de
lo justo. Ahora no discutiré estas cuestiones, pues ello requeriria a todas
luces mucha mayor familiaridad con las ideas de Kant de la que tenemos
por el momento.

3. Concluyo senialando que la importancia que Kant otorga a la ley
moral y a que actuemos desde ella tiene un obvio aspecto religioso, y que -



178 KANT

su texto tiene en ocasiones un caracter devoto. En la segunda Critica hay
dos ejemplos obvios. El primero de ellos es el pasaje que comienza asi:
«jDeber! Nombre sublime y grande [...], ¢cudl es el origen digno de ti»
(5:86 y sig.). El otro es el pasaje que comienza de este modo: «Dos cosas
llenan el Animo de admiracién y respeto [...]1: el cielo estrellado sobre mi y
la ley moral en mi» (5:161 y sig.).

Aunque es una condicién necesaria para entender a Kant considerar
algo religioso el que diga que hay ciertas cosas de mucha mayor impor-
tancia que los valores cotidianos de la vida secular y que nuestra felici-
dad en general, no es suficiente para considerar religioso el pensamien-
to de Kant. Uno podria dar la misma importancia a ciertas virtudes y
excelencias morales, pongamos por caso, a cierta nobleza y valentia, a la
perseverancia en la amistad, tal cual podriamos decir que hizo Aristéte-
les. Pero esto, por profundo que sea, no le confiere a su pensamiento un
caracter religioso.

Lo que, a mi entender, confiere un caracter religioso a un pensa-
mientg es que contenga una concepcion del mundo en su totalidad que
lo presente como sagrado en ciertos aspectos, o bien como digno de de-
vocién y reverencia. Los valores cotidianos de la vida secular deben ocu-
par un lugar secundario. Si esto es correcto, entonces lo que confiere un
caracter religioso al pensamiento de Kant es el lugar dominante que
concede a la ley moral en la concepcién del propio mundo. Porque lo
anico que nos califica para ser el fin final de la creacién es que sigamos
a la ley moral tal como nos es aplicada, y que nos esforcemos por la-
brarnos una firme buena voluntad y conformemos nuestro mundo so-
cial a ella. Si no lo hacemos, nuestra vida en el mundo y aun el mismo
mundo pierden su sentido y razén de ser.

Ahora acaso veamos la importancia de que Kant mencione el mundo
en la primera frase de la Fundamentacicn 1, cuando dice: «Ni en el mun-
do, ni, en general, tampoco fuera del mundo, es posible pensar nada que
pueda considerarse como bueno sin restriccién, a no ser tan sélo una
buena voluntad».

En principio parece extrafio que Kant haga mencién del mundo
aqui. ¢Por qué llegar a tal extremo?, nos preguntamos. Ahora quiza vea-
mos por qué aparece ahi la mencién.!® No resulta sorprendente, pues,
que en la segunda Critica diga que se da el paso hacia la religién por mor
del bien supremo y para preservar nuestra devocién por la ley moral.

Estos aspectos religiosos, incluso pietistas, de la filosofia moral de Kant
parecen obvios; cualquier interpretacién de ella que los descuide omite
gran parte de su esencia.

10. Doy aqui las gracias a T. M. Scanlon, que vio esta conexién.




KANT II

EL IMPERATIVO CATEGORICO: LA PRIMERA FORMULACION |

§1. INTRODUCCION

1. Nuestra meta es llegar a tener una visién global de c6mo encajan
entre si los temas mas caracteristicos de la filosofia moral de Kant. Re-
cordemos los cuatro temas que menciondabamos la altima vez: la supre-
macia de la razén; la unidad de la razén; la igualdad de la razén (tedérica
y practica), teniendo la razén préactica primacia en la constitucién de la
razomn; y, finalmente, la filosofia como defensa, que incluye la defensa de
la libertad de la razén. Pretendemos saber qué encierran estos temas y
de qué modo se conectan con aspectos especiales de la doctrina de Kant,
tales como la primacia de lo justo, la idea segan la cual la filosofia mo-
ral no versa sobre cémo ser feliz sino sobre cé6mo ser digno de la felici-
dad, y, por supuesto, la ley moral como ley de la libertad.

Como preparacién esencial para entender estas cuestiones, lo mejor
es comenzar con el modo en que Kant concibe la ley moral, el imperativo
categoérico y el procedimiento por el que se aplica a nosotros ese impe-
rativo en tanto que seres humanos situados en nuestro mundo social. A
esto ultimo lo llamo procedimiento del imperativo categérico o procedi-
miento-IC. No daré una explicacién exhaustiva de este procedimiento y
omitiré muchas dificiles cuestiones de interpretacién. La razén por la
cual omitiré estas cuestiones es que Kant quiere mostrar que hay razén
pura préactica, y lo quiere hacer mostrando cémo la razén practica se
manifiesta en nuestro pensamiento moral, en nuestros sentimientos y
conducta cotidianos (KP 5:3). A este fin, no importa gran cosa, pienso
yo, qué formulacién especifica del procedimiento-IC adoptemos, siem-
pre que cumpla ciertas condiciones esenciales.

2. Sefalo aqui dos de esas condiciones (dejando para mas adelante
las otras dos). .

Primera: el procedimiento del imperativo categérico no debe ser mera-
mente formal sino que ha de tener suficiente estructura como para impo-
ner exigencias a la deliberacién, de tal modo que pueda mostrarse debida-



180 KANT

mente qué maximas, de entre las muchas posibles, son adecuadas, y cua-
les no, para ser convertidas en ley universal. De lo contrario, el imperativo
categorico, en su aplicacién a nosotros, seria vacio y careceria de conteni-
do, y con él la ley moral. Llamemos a esto la condicién del contenido.

Segunda: el procedimiento del imperativo categérico debe presentar
al imperativo categorico, y andlogamente a la ley moral, como un prin-
cipio de autonomia, de tal modo que, a partir de nuestra conciencia de
esta ley como ley supremamente autoritativa y regulativa para nosotros
(en su aplicacién a nosotros a través del imperativo categérico y su pro-
cedimiento), podemos reconocer que somos libres. Llamemos a esto la
condicién de la libertad.!

No hace falta decir que por ahora es todavia oscuro el significado de
estas dos condiciones. Las menciono para indicar que tenemos cierta
carta blanca a la hora de dar una explicacién del imperativo categérico,
siem%)re que se satisfagan ciertas exigencias esenciales. |

3} Ahora bien, hay dos razones para estudiar el procedimiento-IC:
una es para usarlo como una forma de generar el contenido —los pri-
meros principios junto con los derechos, deberes y consentimientos
esenciales, y demas— de una doctrina moral razonable. Yo no creo que
el procedimiento-IC sea oportuno para este fin. Mas ello no significa ne-
gar que sea seguramente muy instructivo como una de las formulacio-
nes mas iluminadoras, si no la que mas, de la exigencia que nos obliga a
expresar nuestras razones universalmente cuando asumimos un punto
de vista moral (idea que se remonta al menos a Leibniz y Clarke).

La otra razén para estudiar el procedimiento-IC es para dilucidar y
dar sentido a los temas y rasgos que distinguen al pensamiento de Kant.
Siempre que la explicacién de dicho procedimiento satisfaga las condi-
ciones del contenido y la libertad (y las dos que anadiremos mas adelan-
te), su principal valor para nosotros, al menos asi lo pienso yo, es el de
dar vida a las ideas mas profundas y caracteristicas de Kant y hacerlas
inteligibles. Y lo hace proporcionandoles un medio de expresién, por re-
ferencia al cual podemos dar un sentido mas especifico a la unidad de la
raz6n, pongamos por caso, y a la idea de un obrar bajo la idea de la li-
bertad. Pero esto es adelantar acontecimientos.

1. En Kant VII se afiaden otras dos condiciones: la condicién del hecho de la razén 'y
la condicién de la motivacién.




EL IMPERATIVO CATEGORICO: LA PRIMERA FORMULACION 181

§2. LOS RASGOS DE LOS AGENTES MORALES IDEALES

1. En un momento daremos una explicacién sumamente esquemati-
ca del imperativo categoérico de Kant haciendo uso de la féormula de la
ley de la naturaleza. Asumo que este imperativo se aplica en las condi-
ciones normales de la vida humana mediante lo que he llamado el pro-
cedimiento del imperativo categérico o, para abreviar, el procedimiento-
IC. Este procedimiento determina el contenido de la ley moral tal como
se aplica a nosotros en cuanto personas razonables y racionales en el mun-
do natural, dotadas de conciencia y sensibilidad moral, y afectadas, pero
no determinadas, por nuestros deseos e inclinaciones naturales. Estos
deseos e inclinaciones reflejan nuestras necesidades como seres fini-
tos que ocupamos un lugar particular en nuestro mundo social y esta-
mos situados en el orden de la naturaleza.

Al referirme antes a los seres humanos utilicé la expresién «razona-
bles y racionales». Lo que pretendo con ello es indicar el hecho de que
Kanht usa verniinftig para expresar una concepcién completa de la razén
que abarca los términos «razonable» y «racional» tal como nosotros a
menudo los usamos. En castellano sabemos lo que significa que alguien
diga: «Su propuesta es racional, dadas las circunstancias, pero de todas
formas es irrazonable». Esto quiere decir aproximadamente que la perso-
na en cuestion intenta cerrar un trato desfavorable e injusto para no-
sotros, un trato que sabe que le beneficia a ella pero que no puede esperar
que aceptermos a menos que sepa que estd en una posicién de fuerza.
«Razonable» también puede significar «juicioso», «presto a atender a la
razén», lo cual quiere decir que se esta dispuesto a atender y considerar
las razones de los otros. Verniinftig puede tener los mismos significados
en aleman: puede tener el sentido amplio de «razonable» asi como el
sentido mas restringido (a menudo el del economista) de «racional», que
denota aproximadamente la promocién de nuestros intereses del modo
mas efectivo. El uso que hace Kant de verniinftig varia, mas, cuando lo
aplica a personas, cubre normalmente tanto lo razonable como lo racio-
nal. Su uso de «razén» tiene con frecuencia el sentido atin mas cumplido
de la tradicién filoséfica: jpensemos en lo'que significa Vernunft en el ti-
tulo de la Critica de la razon pura! Estamos a anos luz de lo que entende-
mos por «racional» en su sentido restringido. Es una cuestién de hondo
calado (que dejo aqui al margen) la de saber si la concepcién kantiana de
la razén da sélo cabida a la razén o incluye muchas mas cosas.

Resulta, pues, atil usar «razonable» y «racional» como términos que
vienen bien para sefalar la distincién que hace Kant entre las dos for-
mas de la razén practica, la pura y la empirica. La razén pura practica
se expresa en el imperativo categérico; la razén empirica practica, en el


http:usall1.0s

182 KANT

imperativo hipotético. Estas formas de la razén préctica también deben
distinguirse de los particulares imperativos categérico e hipotético (como
veremos en un momento, las maximas particulares del paso [1]) que sa-
tisfacen las correspondientes exigencias de la razén practica en circuns-
tancias particulares. Los términos «razonable» y «racional» nos recuer-
dan lo completa que es la concepcién kantiana de la razén practica, una
concepcién que comprende las dos formas de la razén.

2. Recuérdese lo que dijimos la tltima vez en conexién con Gr Prél.:10
(390-391): que lo que interesa a Kant son los principios de una voluntad
pura, es decir, el raciocinio de agentes humanos plenamente razonables
y racionales. Estos agentes son ideales: aunque son afectados por deseos
e inclinaciones naturales, no estan determinados por ellos y siempre
obran segin exigen los principios de la pura razén. Supongamos que
también son lacidos y sinceros en el sentido de que conocen (o pueden
formular) las razones por las que acttan, y pueden enunciar dichas ra-
zones cuando sea oportuno hacerlo.

Ahora bien, considero que el procedimiento-IC representa en forma
procedimental todas las exigencias de la razén practica (tanto pura
como empirica), eg tanto que esas exigencias ‘se aplican a nuestras ma-
ximas. (Esta representacién procedimental sera importante mas tarde,
cuando analicemos el constructivismo moral de Kant.) Al evaluar las
maximas implicitas en sus acciones, supongo que los agentes razonables
y racionales ideales, que son ademas ldcidos y sinceros, usan estos prin-
cipios intuitivamente en sus pensamientos y juicios morales.

Por otro lado, Kant da por supuesto que la aplicaciéon de este proce-
dimiento presupone una cierta sensibilidad moral y una facultad de jui-
cio moral (MdS, Intro 6:399-402).? Tener una sensibilidad moral signifi-
ca, entre otras cosas, saber que querer hacer una falsa promesa plantea
un problema moral: ¢es permisible una promesa semejante? De forma
analoga, si un gran sufrimiento nos tienta a quitarnos la vida, se nos
plantea un problema moral; y también nos plantean un problema moral
las necesidades y desgracias de los otros, en virtud de las cuales buscan
nuestra ayuda. Al representar las exigencias de la razén practica, el pro-
cedimiento-IC articula un modo de reflexién que, segin Kant, puede
ayudarnos a clarificar estos asuntos, dadas nuestra sensibilidad moral y
nuestra facultad de juicio, tal cual se desarrollan, como debe ser, con-
forme crecemos y vivimos en sociedad.

2. Sobre esta presuposicién, véase el instructivo analisis de Barbara Herman «The
Practice of Moral Judgement», Journal of Philosophy (agosto de 1985), pags. 414-436;

reimpreso en The Practice of Moral Judgement, Cambridge, Mass., Harvard University

Press, 1993, pags. 73-93.




EL IMPERATIVO CATEGORICO: LA PRIMERA FORMULACION 183

Es un serio error de interpretaciéon pensar que el procedimiento-IC
es un algoritmo ideado para procurar, mas o menos mecanicamente, un
juicio correcto. No hay tal algoritmo, y Kant lo sabe. Es un error de in-
terpretaciéon asimismo pensar que este procedimiento es un conjunto de
reglas de argumentacidén que permiten acechar a mentirosos y truhanes,
a bribones y cinicos, hasta desenmascararios. No hay tales reglas.

3. Para clarificar la anterior observacién sobre un agente sincero,
distingamos tres clases de razones: razones explicativas, razones de los
agentes y razones de fundamentacién.

Las razones explicativas son parte de la explicacién de por qué alguien
hizo lo que hizo. La explicacién es en parte psicolégica —una explicacion,
digamos, basada en creencias y deseos— pero puede referirse a motivos
reprimidos o inconscientes y a otros elementos psicolégicos de los que los
agentes no son conscientes y que no incluirian entre sus razones.

Las razones de los agentes son aquellas que dichos agentes sefialan
como razones suyas y que los agentes veraces y sinceros reconocerian,
cugndo fuera preciso, como razones suyas. Cuando una persona es luci-
da ante si misma, esto es, cuando conoce sus motivaciones y no actia a
impulsos de motivos reprimidos o inconscientes, entonces sus razones
de agente tiender a coincidir, o al menos a entrecruzarse, con sus razo-
nes explicativas. Los agentes razonables ideales, racionales y sinceros,
de Kant son también ltcidos.

Las razones de fundamentacién son de dos clases: razones de racio-
nalidad y razones justificativas. Las razones de racionalidad son aquellas
que muestran que una decisién o una accién (para un agente en determi-
nadas circunstancias) es racional o sensata, segin el caso; en cambio, las
razones justificativas muestran que una decisién o una accion es razona-
ble, correcta o justa, segin convenga.

- En el caso de los agentes ideales —aquellos que son razonables, ra-
cionales y lticidos a la par que veraces y sinceros—, las tres clases de ra-
zones tienden a coincidir, o al menos a entrecruzarse, cuando las accio-
nes en cuestién son plenamente intencionales, es decir, realizadas a la
luz de la deliberacién y el juicio.

§3. EL PROCEDIMIENTO-IC EN CUATRO PASOS

1. Es importante tener presente que la ley moral, el imperativo cate-
gdrico y el procedimiento-IC son tres cosas diferentes.

La ley moral es una idea de la razén. Determina un principio aplica-
ble a todos los seres razonables y racionales (digamos, para abreviar, se-
res razonables), sean o no seres finitos con necesidades como nosotros.



184 KANT

Vale para Dios v los angeles, o para cualquier ser razonable del universo
(en caso de que exista) tanto cOmMo para nosotros.

El imperativo categdérico, en tanto que imperativo, se dirige sélo a
aquellos seres razonables que, por ser seres finitos con necesidades, ex-
perimentan la ley moral como constriccién. Siendo nosotros seres de
esta indole, experimentamos la ley moral de ese modo y asi el imperati-
vo categérico determina cémo ha de aplicarsenos dicha ley (Gr 11:12-15
[412-414]).

Para que el imperativo categoérico se aplique a nuestra situacion,
debe adaptarse a nuestras circunstancias en el orden de la naturaleza.
Esta adaptacién se hace mediante el procedimiento-IC, por cuanto éste
tiene en cuenta las condiciones normales de la vida humana por-medio
de la formulacion de la ley de la naturaleza (Gr 11:33 [421]).

2. Con estas observaciones a modo de prefacio, paso ahora a expo-
ner el procedimiento-IC en cuatro pasos.’ En el primer paso, tenemos la
maxima del agente, la cual es, supongamos, racional desde el punto de
vistafdel agente, es decir: la maxima es racional dada la situacién del
agente y las alternativas disponibles, junto con los deseos, habilidades y
creencias del agente (que se consideran como racionales dadas las cir-
cunstancias). Una*maxima.es para Kant un principio subjetivo: es un
principio segtn el cual obra el sujeto (Gr 11:30n. [421]). Cuando la maxi-
ma del agente es racional desde el punto de vista del agente, como supo-
nemos aqui, puede decirse que es subjetivamente valida.

También se asume que la maxima es sincera, es decir, que refleja las
razones reales del agente para la accién pretendida, tal como el agente,
al que se presume ltcido, las describiria con veracidad. El procedimien-
to-IC se aplica, pues, a las maximas a las que han llegado los agentes
ldcidos y racionales, a la vista de lo que consideran como rasgos rele-
vantes de sus circunstancias. Nosotros afiadiriamos que el procedimien-
to se aplica igualmente bien a las méaximas a las que agentes racionales
y sinceros podrian llegar (pero no han llegado), dadas las circunstancias
normales de la vida humana. ‘

Para concluir: la maxima del agente en el primer paso es a la vez sin-
cera y racional. Es un imperativo hipotético particular (a distinguir del

3. Con algunas variaciones menores, mi interpretacién del procedimiento-IC sigue la
de Onora (Nell) O’Neill en su Acting on Principle, Nueva York, Columbia University Press,
1975. Véase también Paul Dietrichson, «When Is a Maxim Universalizable?», Kantstudien
(1964); y Thomas Pogge, «The Categorical Imperative», en Ofried Hoffe (comp.), Grundle-
gung zur Metaphysick der Sitten: Ein Kooperativer Komumentar, Francfort, Vitorio Kloster-
man, 1989. He seguido la suposicién de Barbara Herman en muchos de sus escritos en el

sentido de que, cuando aplicamos el procedimiento-IC, debemos asumir que la méaxima
del agente es racional.




EL IMPERATIVO CATEGORICO: LA PRIMERA FORMULACION 185

imperativo hipotético) que, puesto que usa el pronombre de primera
persona, digamos que expresa la intencién personal del agente de obrar
segiin la maxima. Tiene esta forma convencional:

1. Debo hacer X en las circunstancias C a fin de producir ¥ a menos
que Z. (Aqui X es una accién e Y un fin, un estado de cosas.)

Obsérvese que la maxima tiene una clausula «a fin de», con lo que se
refiere, pues, a un fin. Para Kant, toda accién tiene un fin (MdS, Intro
6:384 y sig.). La naturaleza de la clausula es importante para distinguir
entre deberes de justicia y otros tipos de deberes, pero ahora dejaré esto
de lado.

3. El segundo paso generaliza la maxima del primer paso; el resulta-
do es lo que podemos llamar, apartdndonos de la terminologia de Kant,
un precepto universal aplicable a todos. Cuando este precepto supera la
prueba del procedimiento-IC, es una ley practica, un principio objetivo
validlo para todo ser racional (Gr II: 30n. [421]. Asi tenemos:

2. Todos debemos hacer X en las circunstancias C a fin de producir Y a
menos que Z.~

En el tercer paso, debemos transformar el precepto universal de 2)
en una ley de la naturaleza, con lo que obtenemos:

3. Todos hacemos siempre X en las circunstancias C a fin de producir
Y, como si de una ley de la naturaleza se tratara (como si semejante ley es-
tuviera impresa en nosotros por el instinto natural) (I1:37 [422-423]).

El cuarto paso es el mas complicado, pues plantea cuestiones que no
podemos discutir aqui a fondo. La idea intuitiva es ésta:

4. Tenemos que adjuntar el como-si de una ley de la naturaleza del paso 3) a
las leyes existentes de la naturaleza (tal como las entendemos nosotros) y pensar
entonces lo mejor que podamos cudl seria el orden de la naturaleza toda vez que
los efectos de la ley de la naturaleza recién adjuntada han tenido el tiempo sufi-
ciente de manifestarse.

Se asume que un nuevo orden de la naturaleza resulta de la adicién
de la ley en el paso 3) a las otras leyes de la naturaleza, y que este nuevo
orden de la naturaleza tiene un estado de equilibrio establecido cuyos
rasgos relevantes somos capaces de entender. Llamemos a este nuevo or-
den de la naturaleza un «mundo social ajustado». Pensemos también



186 KANT

que este mundo social esta asociado a la maxima del paso 1), e impute-
mos al agente una intencion legislativa, una intencién como si tuviera
que legislar ese mundo. La idea aqui es la de que un agente razonable
ideal que considera si obra o no segtin la maxima del paso 1) acepta im-
plicitamente las exigencias de la razén pura practica representadas en
los pasos conducentes al paso 4), éste inclusive.

4. El imperativo categérico de Kant puede ahora formularse del
modo siguiente: se nos permite obrar segiin nuestra maxima racional y
sincera del paso 1) sélo si se satisfacen dos condiciones:

Primera: debemos ser capaces de intentar obrar, en cuanto agentes
sinceros, razonables y racionales, segiin esa maxima cuando nos conce-
bimos a nosotros mismos como miembros del mundo social ajustado
asociado a ella, y asi como individuos que obran dentro de dicho mun-
do y sujetos a sus condiciones; y :

Segunda: debemos ser capaces de querer este mundo social ajustado
y afirnfarlo en caso de pertenecer a él.

En consecuencia, si no podemos, a un mismo tiempo, querer este
mundo social ajustado e intentar obrar segin aquella maxima como
miembros de él, no podemos ahora obrar segtin la maxima, aun cuando
hayamos asumido que es plenamente racional en nuestras circunstan-
cias presentes. El imperativo categérico, tal como es representado por el
procedimiento-IC, se nos aplica independientemente de las consecuen-
cias que para nuestros deseos y necesidades naturales pueda comportar
el que lo acatemos.

Finalmente, deberiamos tener presente que esta interpretacién del
procedimiento-IC se basa en la formulacién de la ley de la naturaleza,
que dice asi (I1:33 [421]):

Obra como si la méaxima de tu accién debiera tornarse, por tu voluntad,
ley universal de la naturaleza.

Hemos interpretado esta formulacién en el sentido de una intencién
legislativa imputada: es como si tuviéramos la facultad de la razoén legis-
lativa y debiéramos ejercerla como condicién del obrar segiin nuestra
maxima. Debemos comprobar si podemos hacer lo que ahora intenta-
mos en el mundo social ajustado y si podemos querer ese mundo.




EL IMPERATIVO CATEGORICO: LA PRIMERA FORMULACION 187

8§4. EL SEGUNDO EJEMPLO DE KANT: LA FALSA PROMESA

1. De los cuatro ejemplos de Kant, el segundo y el cuarto, al menos
a primera vista, son mas plausibles que los otros dos. Asi que ilustraré
brevemente cémo se aplica a estos casos el procedimiento-IC. Empiezo
por el segundo, el de la falsa promesa (Gr 11:36 [422]).

Paso 1): He de hacer una falsa promesa en las circunstancias C (es
decir, si me veo apremiado por la necesidad y necesito dinero, aun cuan-
do sé que no podré saldar la deuda y no tengo intencién alguna de ha-
cerlo) a fin de mejorar mi situacién personal.

Paso 2): Todos hemos de hacer una falsa promesa en las circunstan-
cias C, etc., como mas arriba.

Paso 3): Todos hacen (o intentan hacer) una falsa promesa en las cir-
cunstancias C, etc. (como si se tratara de una ley de la naturaleza).

Paso 4): Adjuntamos la ley de la naturaleza del paso 3) a otras leyes
de »&tla naturaleza (conocidas por nosotros) y calculamos el estado de
equilibrio que resultaria. Este mundo social ajustado es un mundo en el
que nadie puede hacer una falsa promesa en las circunstancias C, por
mucho que deseara hacerlo.

Ahora bien, la ley de la naturaleza en 3) es una ley psicolégica: intenta-
mos hacer una falsa promesa, como si se tratara de una ley de la naturale-
za. Pero como otras leyes, en ciertas circunstancias, pueden inhibir la ac-
cidén de esta ley, no decimos rotundamente que todos hacen una promesa
falsa. La disposicién que todos tenemos a intentarlo en esas circunstancias
puede tener rango de ley psicolégica, aun cuando puede suceder que otras
leyes comporten que realmente no pueden hacerse falsas promesas.

I.a contradiccién en la prueba de la concepcién rechaza la maxima
de la falsa promesa porque un agente racional no puede tener la inten-
cién de obrar segiin la maxima en el mundo social de la intencién legis-
lativa. Esto se sigue del hecho de que, si los agentes racionales intentan
hacer algo, deben creer con razén que pueden hacerlo y que, en sus cir-
cunstancias, tienen capacidad para hacerlo. Una intencién es un plan de
alguna clase: no es racional planear hacer aquello que sabemos que no
podemos hacer.

2. La razén de que introduzcamos las dos intenciones que pueden
resultar incompatibles es la de dar cabida a la idea de Kant cuando dice
que la maxima del agente se contradice a si misma, que no es autocon-
sistente. Pero ¢por qué piensa Kant que en el mundo social ajustado na-
die puede hacer una falsa promesa? Sus comentarios son breves: dice
que la universalidad de la ley en 3) «<haria imposible la promesa misma



188 KANT

y el fin que con ella pueda obtenerse, pues nadie creeria que recibe una
promesa y todos se reirfan de tales manifestaciones como de un vano en-
gano» (Gr I1:36 [422]).

Ahora bien, Kant asume simplemente como ley de la naturaleza que
las personas aprendemos de la experiencia y recordamos el pasado; de
ahi que, una vez convertida, por decirlo asi, en ley de la naturaleza el que
todos intentemos hacer una falsa promesa (en determinadas circunstan-
cias), la existencia de la ley se convierte en conocimiento piblico. Todos
saben de ella, y todos saben que los demas saben de ella, y asi sucesiva-
mente. No es preciso suponer que todas las leyes de la naturaleza son del
conocimiento publico; evidentemente, no lo son. Pero como forma de
interpretar las exigencias. del procedimiento-IC, tomando como referen-
cia la formulacién de la ley de la naturaleza, no es inapropiado asumir el
reconocimiento publico de las como-si-fueran leyes de la naturaleza ge-
neradas cuando las personas obramos segin ciertas maximas.

Explicitamos esto diciendo que en el estado de equilibrio del mundo
sociakajustado, las como-si-fueran leyes de la naturaleza del paso 3) son
publicamente reconocidas como leyes de la naturaleza, y nosotros he-
mos de aplicar consecuentemente el procedimiento-IC. A este reconoci-
miento publico de las como-si-fueran leyes de la naturaleza que surgen
de las maximas en el paso 1) lo denominaremos la condicién de publici-
dad sobre los preceptos morales universales. Kant concibe los preceptos
aceptables de esta clase como pertenecientes a la legislacién moral pu-
blica, por asi decir, de una comunidad moral.

3. Una condicién adicional es ésta: hemos de concebir el mundo so-
cial ajustado como si hubiera alcanzado tiempo atrds su supuesto esta-
do de equilibrio. Es como si siempre hubiera existido, existiera ahora y
siempre fuera a existir. Llamemos a esto la condicién de perpetuidad.

No es que el agente que aplica el procedimiento-IC diga: «Yo quiero
que mi méxima sea una ley de la naturaleza a partir de ahora». Esto da-
ria tiempo a que se alcanzase el estado de equilibrio, pero en el interin el
agente podria ganar una considerable fortuna valiéndose del engaiio.
Pero Kant nos pide claramente que pensemos que este estado existe ya:
todos se rien inmediatamente de los intentos de hacer falsas promesas.
No hay lapso de tiempo. Esta interpretacién viene también exigida por
el importante parrafo 1:19 (403), pero no me detendré en ello aqui.

§5. EL CUARTO EJEMPLO DE KANT: LA MAXIMA DE LA INDIFERENCIA

1. Para examinar el otro ejemplo mas plausible del uso del procedi-
miento en cuatro pasos, voy al cuarto ejemplo (Gr 11:38 [423]). La maxi-




EL IMPERATIVO CATEGORICO: LA PRIMERA FORMULACION 189

ma a examinar es una maxima que expresa la indiferencia ante las nece-
sidades y ante la infelicidad de aquellos que reclaman nuestra ayuda vy
asistencia.

En este caso, las intenciones personales y las legislativas son perfec-
tamente compatibles: de hecho, podemos tener la intencion de seguir
nuestra maxima en el paso 1) en el mundo de la intencién legislativa. Lo
que en cambio tenemos que decidir, como miembros del mundo social
ajustado asociado a la maxima del paso 1), es si podemos querer ese
mundo como miembros de él. Esta es la contradiccién en la prueba de la
voluntad (que Kant ilustra con el segundo par de ejemplos) en contraste
con la contradiccién en la prueba de la concepciéon (que ilustra median-
te el primer par de ejemplos). En el paso 1) la maxirha del-agente es:

No debo hacer nada a fin de ayudar a los demas cuando se hallan ne-
cesitados, o asistirles en la desgracia, a menos que hacerlo sea en el mo-
mento racional para mi, a la luz de mis propios intereses.

'}Ahora bien, el mundo social ajustado asociado a esta maxima es un
mundo social en el que nunca nadie hace nada para ayudar a los demas
cuando necesitan ayuda o para asistir a los demas en la desgracia. Y
esto es asi para todos, en el pasado, en el presente y en el futuro. Este es
el estado de equilibrio relevante; y hemos de suponer que se cumple
como cualquier otro orden de la naturaleza, por asi decir, a perpetui-
dad, tanto si retrocedemos como si avanzamos en el tiempo. Ademas,
igual que antes, Kant da por supuesto que todos conocen, en el mundo
social ajustado, las leyes del comportamiento humano que surgen de
las maximas generalizadas. Asi, se cumplen las condiciones de publici-
dad y perpetuidad.

2. Ahora bien, hay una dificultad para entender la contradiccién en
la prueba de la voluntad. Me explico: Kant dice que no podemos querer
el mundo social ajustado asociado a la maxima de la indiferencia por-
que, presumiblemente, pueden surgir muchas situaciones en ese mundo
en las que necesitemos el amor y la simpatia de los demas. En esas si-
tuaciones, por una ley que se origina en nuestra propia voluntad, nos
robariamos a nosotros mismos lo que necesitamos y requerimos. Seria
irracional, sugiere Kant, que quisiéramos un mundo social en el que to-
dos, como si fuera por una ley de la naturaleza, somos sordos a nuestras
peticiones de ayuda y asistencia, a menos, por supuesto, que nuestro
propio interés nos mueva en otra direccién.

La dificultad en cuestién se torna evidente toda vez que nos perca-
tamos de que la prueba que aplica Kant a la maxima de la indiferencia
es demasiado exigente, pues rechaza todas las maximas conducentes a



190 KANT

cualquier forma del precepto de ayuda mutua. La razén de ello estriba
en que cualquier precepto de esta indole a veces nos ordenara ayudar a
los demas cuando estén en apuros. Pero pueden aparecer situaciones
en cualquier mundo social ajustado asociado en las que en absoluto
queramos ayudar a los demas, a menos que el precepto implicado sea
bastante trivial. Nuestras circunstancias pueden ser de tal indole que
hacerlo sea extremadamente inconveniente, dados nuestros planes pre-
sentes. Una vez mas, por una ley que se origina en nuestra propia vo-
luntad, nos habriamos impedido hacer lo que deseamos con mucha in-
tensidad. C

La dificultad general es ésta: en cualquier mundo social ajustado, to-
dos los preceptos morales se opondran a nuestras intenciones y planes
establecidos y a nuestros deseos naturales, al menos, en ciertas ocasio-
nes; en e€sos casos, seran contrarios a nuestra voluntad. En realidad, uno
de los papeles de las normas morales es el de proporcionar precisamente
dicha oposicién segtin lo exija la situacién. Asi, la prueba del procedi-
miengo-IC, tal cual lo formula Kant, parece reclamar cierta revision.

3. No se puede despachar facilmente la dificultad, pero hay dos co-
sas que pueden preservar el pensamiento central de Kant.

En primer lugaf, tenemos que dar mas contenido a la voluntad de
los agentes ideales a la hora de decidir si pueden querer un mundo so-
cial ajustado. ¢Qué quieren dichos agentes? ;Qué prioridades, si algu-
na, tienen?

En segundo lugar, debemos especificar con méas detalle el punto de
vista desde el cual se tomman estas decisiones sobre los mundos sociales:
¢qué tipo de informacién tienen los agentes ideales y qué es lo que pue-
den asumir sobre su posicién y su rol en un mundo social ajustado?

Consideremos el contenido de la voluntad de un agente ideal: una sa-
lida, a mi entender (aunque no digo que sea la Ginica), es desarrollar una
concepcién apropiada de lo que podemos llamar «verdaderas necesida-
des humanas», una expresion que Kant usa varias veces en La metafisica
“de las costumbres (6:393, 432 y sig.; 453 y sigs.).* Lo que, segln yo en-
tiendo, dice Kant es que tenemos ciertas necesidades humanas verdade-
ras, ciertas condiciones necesarias, cuyo cu_mplimiento es necesario si
los seres humanos hemos de disfrutar de nuestras vidas. Es un deber
para con nosotros mismos intentar garantizar esas necesidades, siendo
asi que una suerte de avaricia nos tienta para que violemos ese deber
(MdS 6:432). De este modo, debemos querer (en la medida en que lo per-

4. Al adoptar esta salida, estamos enmendando la explicacién de Kant o agregandole
cosas. A mi entender, respeta el espiritu kantiano siempre que, como creo, no comprome-
ta los elementos esenciales de su doctrina.




EL IMPERATIVO CATEGORICO: LA PRIMERA FORMULACION 191

mitan las circunstancias) un mundo social en el que se dé esa garantia.

Kant sugiere lo que llama una «maxima del interés comun», que puede
entenderse del modo siguiente:

. Debo ayudar a los demas a fin de que sus verdaderas necesidades que-
den satisfechas cuando estoy en situacién de hacerlo, pero no hasta el
punto de pasar yo mismo necesidades.

Piensa asi Kant que tenemos este deber universal, por cuanto hemos
de ser considerados como seres humanos semejantes (MdS 6:453): «Se-
res racionales necesitados, unidos por la naturaleza en una morada para
que se ayuden mutuamente». e

'En vista de lo anterior, es claro que, en calidad de agentes racionales,
entre el mundo social ajustado asociado al precepto de la indiferencia y
el asociado al precepto de la asistencia mutua, sélo podemos querer el
ultimo, pues sélo ese mundo garantiza la satisfaccién de todas nuestras
verdaderas necesidades humanas, a cuya proteccién da prioridad todo
sér racional y prudente. Supongamos, como parte del procedimiento-IC,
que tenemos tales necesidades y que son mas o menos las mismas para
todos nosotros.

Al aplicar el procedimiento-IC asi revisado, entendemos que cual-
quier precepto general restringira nuestras acciones en la medida en que
sean motivadas por nuestros deseos en algunas ocasiones, si no en mu-
chas. Debemos comparar mundos sociales alternativos y estimar las
consecuencias globales de preferir uno de estos mundos antes que otro.
Para hacer esto acaso tengamos que tener en cuenta el balance aproxi-
mado de los efectos probables a lo largo del tiempo sobre nuestras ver-
daderas necesidades humanas. Para que funcione esta idea, aun en el
tipo de caso que estamos discutiendo aqui, es preciso que tengamos al-
guna teoria de dichas necesidades. A mi entender, Kant sostiene que te-
nemos «necesidades humanas verdaderas» (o necesidades basicas), no
s6lo de comida y bebida, y otras por el estilo, sino también de educacién
y cultura, asi como de las diversas condiciones esenciales para el desa-
rrollo y €jercicio de nuestra sensibilidad y conciencia moral, y para las
facultades de la razén, el pensamiento y-el juicio. Dejo aqui, sin analizar,
esta sugerencia.

§6. DOs LIMITES A LA INFORMACION
1. Consideremos ahora el punto de vista desde el que los agentes

ideales deciden si querran un mundo social. Yo creo que Kant puede ha-
ber asumido que la decision en el paso 4) esta sujeta al menos a dos ti-



192 KANT

pos de limites a la informacién. Que ciertos limites son necesarios re-
sulta evidente a partir del tipo de objecién planteada por Sidgwick.”

El primer limite es que hemos de ignorar los rasgos mas particulares
de las personas, incluidos nosotros mismos, asi como el contenido espe-
cifico de sus fines y deseos finales y los nuestros. Esta sugerencia se ve
en cierto modo respaldada por lo que Kant dice cuando caracteriza el
dominio de los fines (Gr I1:62 [433]):

Por dominio entiendo el enlace sistematico de distintos seres raciona-
les por leyes comunes. Mas como las leyes determinan los fines, segtan su
validez universal, resultara que, si prescindimos de las diferencias perso-
nales de los seres racionales y asimismo de todo contenido de sus fines
privados, podra pensarse un todo de todos los fines (tanto de los seres ra-
cionales como fines en si, como también de los propios fines que cada cual
puede proponerse) en enlace sistematico; es decir, un dominio de los fines
que es posible segn los ya citados principios.® *

El}‘segundo limite es que, cuando nos preguntamos a nosotros mismos
si podemos querer el mundo social ajustado asociado a nuestra maxima,
hemos de razonar como si no supiéramos qué lugar podemos ocupar en
ese mundo. No veo otra manera de leer, digamos, el analisis que hace Kant
de la tipica (KP 5:69 y sig.) que no sea suponiendo implicita alguna idea
semejante. Dice Kant: «Pregantate a ti mismo si la accién que te propones,
a suponer que debiera acontecer segtin una ley de la naturaleza, de la cual
ti mismo fueras una parte, podrias considerarla como posible por tu vo-
luntad. Segtin esta regla juzga en realidad todo el mundo las acciones, si
son moralmente buenas o malas. Asi se dice: (Cémo! Si cada cual [...] viese
" la miseria ajena con completa indiferencia y tii pertenecieses a semejante
orden de cosas, ¢te encontrarias en €l con asentimiento de tu voluntad?».

5. «Podemos [...] concebir a un hombre —dice— en quien fueran tan grandes el espi-
ritu de independencia y la aversién a incurrir en obligaciones que prefiriera soportar cual-
quier privacién a recibir la ayuda de los demas. Pero, aun concediendo que cualguiera de
nosotros, en el momento real de la desgracia, debe necesariamente desear la asistencia de los
demas, todavia puede ocurrir que un hombre fuerte, tras sopesar las oportunidades de la
vida, pueda facilmente pensar que él, y cualquiera como él, ganara mas, en conjunto, me-
diante la adopcién general de la méxima egoista, siendo mas probable que la benevolencia
le acarree mas problemas que beneficios». Véase Henry Sidgwick, The Methods of Ethics,
7% ed., Londres, Macmillan, 1907, pag. 389n.

6. Rawls prefiere realm al kingdom de Paton en kingdom of ends. (N. de la comp.)

* La editora americana, Barbara Herman, introduce aqui esta nota. Como quiera que
sea Rawls, en el siguiente capitulo, opone ambos conceptos y, pese a que realmm también
puede vertirse por «reino» al castellano, he preferido el término «dominio». Por lo tanto,
en las citas de Kant que aparecen en el texto, y que siguen la traduccién al castellano de M.
Garcia Morente, debemos saber que «dominio» sustituye a «reino». (N. del t.)

1
i
§
i

......



EL IMPERATIVO CATEGORICO: LA PRIMERA FORMULACION 193

Aqui lo que sugiere que hay cierto limite al conocimiento sobre el lu-
gar que ocupamos en el mundo social ajustado es que Kant diga que for-
mamos «una parte» de esa ley de la naturaleza, y la pregunta al final del
pasaje sobre si seriamos miembros de un mundo asi «con asentimiento

- de [nuestra] voluntad», es decir, si consentiriamos libremente. Lo cual

seguramente depende de lo que sepamos sobre nuestro lugar en ese
mundo. Si yo sé que la satisfaccién de mis verdaderas necesidades esta
asegurada (siendo socialmente practicable) por los preceptos generali-
zados en el paso 2), entonces presumiblemente consentiria; de otro
modo, probablemente no.

2. Si estas dos sugerencias son correctas, se aplica mal el procedi-
miento-IC .ciando proyectamos sobre el mundo social ajustado ora el
contenido especifico de nuestros fines finales ora los rasgos particula-
res de nuestras circunstancias politicas o sociales presentes o probables
en el futuro. Nadie puede saber, por ejemplo, que es uno de los hombres
fuertes de Sidgwick. Y en una sociedad donde cada cual es noble o sier-
vh, los nobles no pueden razonar segiin una maxima de asistencia mu-
tua limitada a los miembros de su clase. Una méaxima semejante se basa
en una informacién ilicita. Antes bien, deben garantizar primero la sa-
tisfaccion de las propias y ajenas necesidades humanas verdaderas.

Para resumir: debemos razonar en el paso 4) no sélo sobre la base de
una concepcién de las verdaderas necesidades humanas sino también
desde un punto de vista convenientemente general que satisfaga estos
dos limites a la informacién particular (no general). Esto se debe a que
las exigencias de la razén practica, pura y empirica, representada en el
procedimiento-IC, nos obligan a concebirnos a nosotros mismos como pro-
ponentes de una practica moral ptiblica para un mundo social en curso
que perdura en el tiempo. Cualquier ley publica de esta indole para un
dominio de los fines, cuyos miembros son personas libres e iguales y ra-
zonables, debe responder a estas condiciones.

§7. LA ESTRUCTURA DE LOS MOTIVOS

1. Teniendo presente el procedimiento-IC, podemos pasar ahora a
considerar la estructura de los motivos de una persona con una firme
buena voluntad.” En el argumento principal de la Fundamentacion 1,

7. Pueden consultarse discusiones instructivas en Barbara Herman, «On the Value of
Acting from the Motive of Duty», Philosophical Review, julio de 1981, pags. 359-382; reim-
preso en The Practice of Moral Judgement, pags. 1-22; y Henry Allison, Kant’s Theory of Fre-
edom, Cambridge, Cambridge University Press, 1990, cap. 6. .



194 KANT

Kant distingue entre las acciones que se conforman con el deber y a la
vez se hacen por deber y las acciones que meramente se conforman con
el deber pero nacen de la inclinacién. Las ltimas tienen legalidad pero
no moralidad. El valor moral de las acciones depende de los principios
de la volicién desde los que se hacen, y no de los propésitos —objetivos,
estados de cosas o fines— cuyos correspondientes deseos nos mueven a
realizar las acciones.

La distinciéon que Kant tiene en mente se exphca en la nota a pie de
pagina de Gr I1:14 (413), donde expone el contraste entre tomar interés
en algo y obrar por interés. Dice Kant:

- Lo primero [«tomar interés»] significa el interés prdctico en la accién,;
lo segundo [«obrar por interés»], el interés patolégico en el objeto de la ac-
cién. Lo primero demuestra que depende la voluntad de principios de la
razén en si misma; lo segundo, de los principios de la razén respecto de
la inclinacién, pues, en efecto, la razén no hace mas que dar la regla prac-
dica de cémo podra subvenirse a la exigencia de la inclinacién. En el pri-

er caso, me interesa la accién; en el segundo, el objeto de la accién (en
cuanto que me es agradable).

La distincién qfie hace Kant aqui es basica. Una accién hecha por
causa del deber es una accién que se hace tomando interés en la accién
en si, como una accién que responde correctamente, o asi lo pensamos
nosotros, a los principios de la razén practica. Este tomar interés en la
accién en si en virtud de que satisface esos principios es lo que confiere
moralidad a la accién y no mera legalidad.

2. Esta distincion trae consigo diversas consecuencias importantes.
Mencionaré dos. La primera es que, segin Kant, cada accién esta moti-
vada por algan interés. Contrariamente a lo que se dice a veces, no hay
nada en Kant parecido a una accién realizada a partir de la mera razoén,
si por una accién semejante entendemos una accién sin interés moti-
vador. Ademas, para Kant toda accién tiene un objeto o un objetivo: a
veces, un objetivo querido por las inclinaciones, pero otras veces un ob-
jetivo que cae bajo un fin obligatorio determinado por los principios de
la raz6n practica.

Una segunda consecuencia es que las acciones de una persona con
una voluntad enteramente buena —alguien cuyo caracter esté sefialado
por las virtudes primarias de la sabiduria, la justicia y la benevolencia y
sostenido por las virtudes secundarias— implican a menudo dos tipos
de intereses: un interés practico en los principios de la razén practica e
intereses en los objetos de las necesidades y las inclinaciones. Asi ocurre,
por ejemplo, siempre que las personas con buena voluntad obran, den-
tro de sus derechos, con objeto de preservar sus intereses; pues aqui lo

R



EL IMPERATIVO CATEGORICO: LA PRIMERA FORMULACION 195

que hacen es modelado por esos intereses, pero s6lo después de haber
confirmado que sus intereses son compatibles con los derechos de los
demas. Esto significa que los intereses que motivan nuestras acciones
son de diferentes clases y que estan dispuestos en una cierta estructura,
teniendo siempre primacia regulativa efectiva, siempre que tengamos
una voluntad buena, el interés practico que nos tomamos en la ley mo-
ral misma. Como mejor se ve esta estructura es viendo cémo utilizamos
el procedimiento del imperativo categérico.

Supongamos que fuéramos la persona tentada de hacer una falsa pro-
mesa del segundo ejemplo de Kant, que revisamos mas arriba en §4. Lo
. que nos tentaba a hacerlo eran nuestras inclinaciones, que surgian de
nuestras necesidades en una situacién dificil. Lo que nos llevé a com-
probar nuestra maxima mediante el procedimiento-IC —asumo que lo
hicimos— no fueron nuestras inclinaciones sino nuestra sensibilidad
moral y el interés practico que nos tomamos en la ley moral. Sin esta
sensibilidad y este interés practico, no nos molestariamos en compro-
bar, mediante el ejercicio de la voluntad electiva, si podriamos incorpo-
rar esa inclinacién a una méxima permisible, una maxima aceptable
para el procedimiento-IC.?

La deliberac¢ién implicada en la utilizacién del procedimiento-IC,
como cualquier otra actividad, incluidos el razonamiento y el pensa-
miento de toda clase, esta motivada por algiin interés. Esto es tan cierto
en Kant como en Hume. El contraste con Hume estriba en la naturaleza
de los intereses motivadores y en una estructura que da primacia regu-
lativa a los intereses practicos.

3. En Gr 1:10-12 (397-399), Kant examina tres ejemplos de acciones
hechas por deber y que exhiben pleno valor moral, en contraste con ac-
ciones que, aun siendo conformes al deber, exhiben poco o ningin valor
moral. En cada caso, hay una inclinacién inmediata a hacer nuestro de-
ber: los deberes de conservar la propia vida, ayudar a los demés en la ne-
cesidad y asegurar la felicidad propia. Esta inclinacién inmediata esta
presente de un modo tan general que el valor moral de estas acciones, si
es que lo tienen, no es manifiesto. A Kant le interesan los casos en que el
valor moral es claramente manifiesto, pues es en tales casos en los que
se aprecian con la mayor claridad los principios implicitos en nuestros
juicios morales cotidianos.

8. Esto concuerda con lo que dice Kant en La religion (6:24): «[L]a libertad de la vo-
luntad tiene la cualidad totalmente peculiar de que ésta no puede ser determinada a la ac-
cién por ningiin motivo impulsor si no es en tanto que el hombre ha admitido tal motivo
impulsor en su maxima (ha hecho de ello para si una regla universal segtn la cual él quie-
re comportarse)». [En esta cita, he preferido «voluntad» a «albedrio», donde Rawls dice
will; por lo demas, la cita sigue la traduccién de Felipe Martinez Marzoa. (N. del t.)]



196 KANT

El segundo ejemplo de Kant del compasivo filantropo ha suscitado la
mayor consternacién. Indujo a Schiller a escribir estas lineas tantas ve-
ces citadas:

Yo sirvo gustosamente a mis amigos pero, ay, lo hago con placer.
Me asedia entonces la duda de si seré persona virtuosa.

A lo cual se me responde:

Seguramente tu Gnico recurso es tratar de despreciarlos por entero,
Y haz entonces, con aversién, lo que te ordena el deber.

Estas lineas resultan divertidas pero esconden la incapacidad de ver
la diferencia entre la teoria de Wolff del querer en general y la doctrina
kantiana de la voluntad pura con su idea de una voluntad electiva. Pasan
por alto la distincién entre el interés practico por el que actuamos ~—un
interés que tiene primacia regulativa en la determinacién de lo que nos
es permisible— vy las otras inclinaciones y afecciones que tenemos cuan-
do agtuamos. Estas afecciones pueden mostrarse en nuestra manera de
actuar y nuestro semblante y nuestra expresién: hacemos nuestro deber
alegre y gustosamente. Pero que hagamos nuestro deber no depende de
estas afecciones. Eh las personas con una buena voluntad, no es necesa-
ria la asistencia y cooperacién de estas fuerzas psiquicas para que hagan
su deber.

4. Las cuestiones del deber han de decidirse sélo por consideracio-
nes de razén practica, y debemos obrar movidos por nuestras inclina-
ciones sdélo cuando veamos que las maximas que sugieren son permisi-
bles segtin el procedimiento-IC. Sélo en este caso son adoptadas por la
voluntad electiva de las personas que poseen un caricter plenamente
virtuoso. Esto no significa que no debamos tener sentimientos y afectos,
o que no debamos hacer nuestro deber alegre y gustosamente. Tampoco
significa que el caracter virtuoso de las personas de buena voluntad sea
siempre manifiesto y claro para que todos lo podamos ver. Lo que signi-
fica es que en tiempos dificiles, cuando adolecen, como el filantropo, de
una insensibilidad mortal, todavia son capaces de hacer lo que exige.el
deber. Acaso sélo entonces sea claramente evidente su caricter virtuoso,
lo cual no quiere decir en absoluto que no estuviera ahi antes.

Ha de admitirse que la exposicién de Kant en 1:10-12 (397-399) no es
consistente. Lo que quiere es componer un argumento que presente la
naturaleza de la ley moral tal como puede verse en nuestros juicios or-
dinarios del valor moral de las acciones. Quiere hacerlo centrandose en
acciones que aceptamos que son conformes al deber pero que no se
asientan en las inclinaciones de la persona. La persona puede haber sido
en todo momento de un caricter plenamente virtuoso, pero sélo ahora,



EL IMPERATIVO CATEGORICO: LA PRIMERA FORMULACION 197

por primera vez, podemos ver el hecho con claridad. El contraste esen-
cial se da entre ser virtuoso en todo momento y que esta virtud se haga
abiertamente manifiesta en circunstancias dificiles y penosas.

Con todo, Kant vacila en presentar asi el asunto, especialmente en el
segundo ejemplo del filantropo, y hace que el contraste sea entre alguien
movido sélo por la inclinacién natural —que se regocija haciendo felices
a los demas, en cuanto que es su propia obra— y que nunca parece con-
siderar la ley moral en absoluto, y alguien que, con gran esfuerzo, consi-
gue obrar sélo por deber. Si, como parece, el filantropo es la misma per-
sona en todo el ejemplo de I:11 (398-399), debe de haber sufrido alguna
suerte de conversién de caracter. No deberia permitirse que esta vacila-
cién en la exposiciéon de Kant oscureciera su doctrina principal de una
voluntad pura con primacia regulativa del interés practico puro. Yo no
he dicho que la doctrina de Kant sea plenamente defendible, pero es per-
fectamente compatible con que hagamos nuestro deber de manera ale-
gre y gustosa, con todos los afectos que adornan la vida humana. Sobre
dsto, véase la réplica de Kant a Schiller (Rel 6:23 y sig., n.).






KANT III

EL IMPERATIVO CATEGORICO: LA SEGUNDA FORMUILACION

§1. LA RELACION ENTRE LAS FORMULACIONES

1. Para comprender cabalmente el imperativo categdrico es preciso
decidir cémo se relacionan las tres formulaciones del mismo. Como Kant
enuncia de diferentes maneras cada formulacién, en realidad hay tres
familias de formulaciones. La altima vez expuse el imperativo categé-
ico mediante la férmula de la ley de la naturaleza, y lo denominamos
procedimiento-IC. Hoy nos plantearemos la cuestién de cé6mo se rela-
cionan con él las otras dos formulaciones.

Al final del argumento central de la Fundamentacion (11:12-71 [412-
436]), Kant hace un repaso de las férmulas y resume las principales con-
clusiones (11:72-79 [436-440]). Comienza este repaso diciendo que las
tres maneras de representar el pripcipio de la moralidad son, en reali-
dad, tres formulaciones diferentes de precisamente la misma ley. Cada
una de ellas contiene una combinacién de las otras dos (72). Por otra
parte, cuando Kant introduce la primera formulacién (en 31 [421]), dice
que s6lo hay un Gnico imperativo categérico.

Asumo, pues, que sélo hay un imperativo categdrico con tres formula-
ciones que son de algtin modo equivalentes. El problema es que esas for-
mulaciones no son iguales. Concretamente, la segunda de ellas introduce
conceptos nuevos y bastante diferentes. Reza asi (11:49 [428-429]):

Obra de tal modo que uses la humanidad, tanto en tu persona como en
la persona de cualquier otro, 31empre como un fin al mismo tiempo y nun-
ca solamente como un medio.

Sin duda alguna, necesitamos una explicacién de cémo esta formu-
lacién, con sus tres conceptos de persona, de humanidad y del uso de la
humanidad como un fin (un fin en s mismo), puede ser equlvalente ala pri-
mera y tercera formulaciones.

Esta también la dificulitad afiadida de que, en si misma, la discusién.
de 11:46-49 (427-429) que precede a la segunda formulacién es bastante



200 KANT

oscura. Yo creo que como mejor se entiende es a la luz de lo que Kant
dice en otro lugar, es decir, de lo que dice en la Fundamentacion 1:1-7
(393-396) sobre el valor absoluto de una buena voluntad y del papel de
la razén, asi como lo que viene después en I1:70-71 (435-436); 76-77
(437-438). Muy importante también es, tal como veremos, la Doctrina de
la virtud.

2. Empecemos nuestra explicacién de las relaciones entre las tres
formulaciones examinando lo que dice Kant en su repaso de I1:72-75
(436-437). Aqui, ademas de decir que estas formulaciones representan la
misma ley, hace dos comentarios significativos. '

En primer lugar, Kant dice que hay una diferencia entre las formula-

ciones que es mas subjetiva que objetivamente practica, lo cual sugiere ~

que no hay una diferencia objetiva entre ellas. La finalidad de que haya
varias formulaciones (y éstas en particular) es la de acercar la idea de la
razén —es decir, la ley moral— a la intuicién (segiin cierta analogia) v
por ello al sentimiento. Al final de este repaso (11:75 [436-437]) dice Kant
que’si queremos dar a la ley moral acceso, o entrada, resulta 1til subsu-
mir una y la misma accién en las tres formulaciones, y «acercarla [la ac-
cién] asi a la intuicién», en cuanto ello sea posible.

El segundo comentario significativo que hace Kant en este pasaje es
que es mejor, en el juicio moral, proceder siempre por el método mas es-
tricto y basarse en la férmula universal del imperativo categérico: «Obra
segun la méaxima que pueda hacerse a si misma al propio tiempo ley uni-
versal». Esto lo interpreto en el sentido de que la base del método estric-
to es el propio imperativo categérico. No obstante, como somos seres fi-
nitos con necesidades, no podemos aplicar dicho imperativo a nuestras
acciones directamente sino sélo después de haberlo interpretado a la luz
de la féormula de la ley de la naturaleza aplicando el procedimiento-IC.
Por mas que este procedimiento no es el imperativo categérico mismo,
nos proporciona la expresién maéas conveniente del método estricto ba-
sado en él.

Asi, cuando intentemos averiguar qué nos exige el imperativo cate-
gorico al examinar las maximas, siempre hemos de aplicar el procedi-
miento-IC. Las otras formulaciones no pueden afadir nada al contenido
de dicho imperativo determinado de ese modo. No debemos entender
esas otras formulaciones como si plantearan nuevas exigencias que no
estuvieran ya planteadas por nuestra expresién mas conveniente del mé-
todo estricto: el procedimiento en cuatro pasos.

3. El sentido de las otras formulaciones es, pues, el de permitirnos
contemplar el procedimiento-IC desde diferentes puntos de vista. Esta
es mi conjetura: en la primera formulacién (en la que usamos la férmu-
la de la ley de la naturaleza) contemplamos la situacién moral desde el



EL IMPERATIVO CATEGORICO: LA SEGUNDA FORMULACION 201

punto de vista del agente. En tanto que personas razonables y conscien-
tes, debemos someter nuestras maximas racionales (incitadas, digamos,
por nuestras inclinaciones en algtn contexto de la vida cotidiana real o
posible) a la prueba del procedimiento-IC. Al concebirnos como someti-
dos a exigencias morales, queremos comprobar si es permisible que
obremos segtin nuestras maximas.

En la segunda formulacién, empero, el imperativo categérico nos hace
concebirnos, a nosotros mismos y a las demés personas, como afectados
por la accién que nos proponemos llevar a cabo. Esto es, nosotros y los de-
mas nos concebimos como pasivos; o, como lo expresa Kant, debemos
usar la humanidad, tanto en nuestra persona como en la persona de
cualquier otro, siempre como un fin. En la tercera formulacion (la de la
autonomia) volvemos de nuevo al punto de vista del agente, pero esta
vez no como alguien sometido a exigencias morales, sino como alguien
que esta, como si dijéramos, legislando una ley universal: aqui el proce-
dimiento-IC se considera como aquel procedimiento, la adhesién al cual
cén plena inteligencia de su significado nos permite contemplarnos a
nosotros mismos haciendo una ley universal para un pomble dominio de
los fines (no reino de los fines).

Esta interpretacioén se distancia del texto de Kant en un aspecto (aun-
que no creo que distorsione su nervio central). El dice que las diversas
formulaciones son equivalentes por cuanto cada una incluye a las otras
dos. Pero si consideramos la ley de la naturaleza como el procedimiento
mas conveniente para determinar lo que el imperativo categérico nos
demanda, las formulaciones segunda y tercera no son formas alternati-
vas de especificar el mismo contenido, ni pueden afiadir nada a dicho
contenido. Antes bien, dependen del procedimiento-IC y de su conteni-
do —la maxima aceptada por él-— como algo ya establecido. Hoy nos
encargaremos de ver hasta qué punto esta idea encaja con la explicacién
de Kant de la segunda formulacién.

§2. LOS ENUNCIADOS DE LA SEGUNDA FORMULACION

1. Hay cuatro enunciados de la segunda formulacién que es util que

tengamos presentes. Tenemos, primero, el enunciado principal (I1:49
[428-429]):

Obra de tal modo que uses la humanidad, tanto en tu persona como en
la persona de cualquier otro, siempre como un fin al mismo tiempo y nun-
ca solamente como un medio.



202 KANT

En el repaso de las formulaciones (I1:74 [436]), Kant dice, en segurn-
do lugar:

Un ser razonable y racional* debe servir como fin por su naturaleza y,
por tanto, como fin en si mismo; y debe servir a toda maxima** de condi-
cién limitativa de todos los fines meramente relativos y caprichosos.

En II:77 (437-438), en el repaso del argumento entero, tenemos, en
tervcer lugar:

Obra con respecto a todo ser razonable y racional —a ti mismo y a los
demas— de tal modo que en tu maxima valga al mismio tiempo como fin
en si.

Esta formulacién, dice Kant, es basicamente la misma que una cuar-
ta (I1:77 [437-438]):
&
Obra segiin una méxima que contenga en si al mismo tiempo su vali-
dez universal para todo ser razonable y racional.

2. Estos principios no son lo mismo, aunque podemos reconocer los
tres primeros como variantes de la segunda formulacién. Pero es de an-
temano sorprendente que Kant considere el cuarto como una forma de
la segunda formulacién, pues carece del vocabulario especial de los
otros tres enunciados. No dice nada sobre usar la humanidad como un
fin en si. Lo hace asi, pienso yo, porque, como veremos, parece cuadrar
a la segunda formulacién tal como la interpretaré yo, especialmente en
su interpretacién negativa.

Pese a las diferencias en sus formulaciones, hay dos cuestiones impor-
tantes que sefialar en las dos primeras, dejando la cuarta a un lado.

Cada una de las tres variantes subraya que debemos usar la humani-
dad en nuestra persona y en las personas de los demaés de una cierta ma-

nera: siempre como un fin al mismo tiempo y nunca solamente como un
medio. La segunda variante afiade la idea de que, puesto que la natura-

* Me aparto aqui de la traduccién de Morente porque Rawls empieza esta cita con «A
reasonable and rational being», mientras que Morente empieza con un mero «el ser racio-
nal», fiel al «das veriinftige Wesen» del propio Kant. La modificacién se repite en las proxi-
mas citas de esta seccién. (N. del t.)

** Vuelvo a apartarme de la versiéon de Morente en esta expresion («y debe servir a toda
maéaxima», donde Morente dice «toda maxima debe servir de»), siguiendo la traduccién in-
glesa utilizada por Rawls, porque de lo contrario no se entenderia su argumentacion sub-
siguiente. (N. del t.)



EL IMPERATIVO CATEGORICO: LA SEGUNDA FORMULACION 203

leza de un ser razonable y racional lo seniala como un fin en si mismo,
dicha naturaleza debe servir de condicién limitativa de todas las maxi-
mas en la consecucién de fines meramente relativos y caprichosos, es
decir, los fines de las inclinaciones y los intereses patolégicos (Gr 11:14n.
[413]). Esta idea esta también implicita en las otras variantes.

§3. DEBERES DE JUSTICIA Y DEBERES DE VIRTUD

1. Quiero explicar lo que llamaré las interpretaciones «negativa» y
«positiva» de la segunda formulacién. Los términos «negativa» y «posi-
tiva» se toman de lo que Kant dice en sus comentarios al cuarto ejemplo -
(I1:54 [430]) y de lo que dice en 11:77 (437-438), a saber, que al pensar un
fin no como algo a realizar sino como un fin autosostenido o indepen-
diente, debemos pensarlo s6lo de modo negativo, esto es, como un fin
contra el cual no debe obrarse nunca y que no debe, por consiguiente,
donsiderarse nunca como mero medio.

Por razones ya discutidas, asumo que el procedimiento-IC es nuestra
mejor forma de seguir el método estricto, por lo que deberiamos tomar
como nuestra base la férmula universal del imperativo categérico. Si
esto es correcto, este procedimiento acepta sélo aquellas maximas obrar
seguin las cuales respeta las condiciones enunciadas en las anteriores va-
riantes de la segunda formulacién..La pregunta es: ;cé6mo debemos en-
tender esto?

2. Como paso previo a la presentacion de las interpretaciones nega-
tiva y positiva, debemos considerar primero el contraste entre los debe-
res de justicia y los deberes de virtud. Hay dos principios que Kant trata
casi como si fueran casos especiales de la ley moral. Estos son los prin-
cipios de justicia y de virtud. El principio de justicia dice (MdS 6:231):

Una accién es conforme a derecho [recht] cuando permite, o cuya ma-
xima permite a la libertad del arbitrio de cada uno, coexistir con la liber-
tad de todos segiin una ley universal.

El primer principio de la doctrina de la virtud dice (MdS 6:395):

Obra segin una méxima de fines tales que proponérselos pueda ser
para cada uno una ley universal.

Una forma de ver la diferencia entre estos principios es considerando
que en el principio de justicia, la clausula «a fin de» en la maxima del
agente es simplemente «a fin de promover mis intereses». La clausula no
desempefia ningin papel esencial, y el principio regula las acciones (ex-



204 KANT

Deberes de obligacién estricta Deberes de obligacién amplia
Deberes de justicia : Deberes de virtud
Se aplican a los actos externos: Deberes de hacer Deberes de
obras y no fines o no hacer comision
Actos Actos
externos internos

Deberes de estricta exigencia
T Deberes de

amplia

exigencia

Necesarios y suficientes

t
ternas), cualesquiera puedan ser nuestros fines e intereses. Los deberes de
justicia se centran en lo que hacemos: en nuestras obras, no en nuestros fi-
nes. Pero en el principio de virtud, la clausula «a fin de» es esencial; re-
cordemos que, en la maxima de la ayuda mutua, adoptaba la forma: «a fin
de que sus verdaderas necesidades [las de los demés] queden satisfechas».
3. Algunos contrastes entre deberes de justicia y deberes de virtud:

Necesarios pero no suficientes

a) Kant concibe los deberes de justicia (aquellos especificados por
un sistema de leyes justas) como deberes que pueden ser externamente
legislados y exigidos, o impuestos sobre nosotros por los demas: por
ejemplo, siendo sancionados mediante recompensas y castigos. Estos
deberes s6lo requieren actos especificos de diversa indole, que pueden
realizarse por cualquier motivo, incluidos (como sefialamos mas arriba)
los motivos egoistas de todo tipo. Véase el cuadro de esta pagina.

Por el contrario, los deberes éticos no pueden imponérsenos exter-
namente; somos nosotros quienes debemos imponérnoslos (mediante le-
gislacién interna, como si dijéramos). Estos son deberes de perseguir
ciertos fines mediante ciertos planes y de dar a esos fines un cierto peso
en nuestras deliberaciones y conducta. Son, pues, deberes de actuar por
un cierto motivo. Para Kant, actuar por un cierto motivo (Bewegungs-
grund) no es mas que contemplar un cierto fin, o estado de cosas, como
aquello por mor de lo cual debemos seguir ciertos planes, y deliberar y
obrar en consecuencia (I1:46 [427-428]).

b) Se dice que los deberes de justicia son de obligacién estricta, mien-
tras que los deberes de virtud son de obligacion amplia (MdS, Intro 6:390).



EL IMPERATIVO CATEGORICO: LA SEGUNDA FORMULACION 205

Esta diferencia se refiere a como se establecen y justifican los deberes en el
esquema de Kant. De esta forma, los deberes de justicia se justifican me-
diante el principio de justicia y son asi, por definicién, de obligacién es-
tricta. En cambio, los deberes de virtud se justifican mediante el principio
de virtud y son asi, también por definicién, de obligacién amplia.

¢) Kant distingue asimismo entre deberes de estricta y amplia exi-
gencia. Esta diferencia se refiere a c6mo se cumplen los deberes. Para
cumplir deberes de estricta exigencia, debemos hacer o no hacer ciertos
actos especificos. Por un lado, los deberes de amplia exigencia se cum-

plen adoptando y realizando planes de conducta que dan valor a la con-

secucion de ciertos fines, a los que Kant llama «fines obligatorios». Los
deberes basicos de virtud son de amplia exigencia: por.ejemplo, el deber de
cultivar nuestra perfeccién moral y natural. No pueden darse reglas es-
pecificas para hacer tal cosa. Lo que se necesita son planes generales
cuya realizaciéon es asunto del juicio y el buen sentido. .

Ahora bien, todos los deberes de justicia son deberes de estricta exi-
géncia: quedan cumplidos simplemente con no realizar aquellos actos
especificos prohibidos por la ley justa y con hacer lo que ésta especifica-
mente exige. Nuestros motivos (fines a la vista) no cuentan, y basta con
realizar actos especificos. Pero los deberes de virtud pueden también ser
de estricta exigencia, aunque en un sentido mas débil. Consideremos el de-
ber de no quitarnos la vida: en la medida en que no me suicido, puede
parecer que cumplo este deber. Pero aunque eso es necesario, no es sufi-
ciente. Ademas de ello, debo no suicidarme por la razén correcta (por
extrafio que parezca), a saber: no debo suicidarme porque dicho acto ha
de evitarse como condicién de, digamos, el cultivo de mi perfeccién mo-
ral y natural. Si yo no me quito la vida porque la ley castiga el suicidio,
acaso borrando mi nombre de todos los registros ptiblicos, y porque al
ser un suicida mi glorioso nombre seria arrancado de todos los edificios
puablicos, entonces sélo en apariencia cumplo con mi deber. Parecidas
consideraciones se pueden aplicar a otros deberes de virtud que exigen
que evitemos ciertos actos: los que nos exigen no mentir o caer en el au-
toengaiio, no escarnecer, etc. Todos éstos son casos en los que deben ha-
cerse o no hacerse ciertas acciones, si es que han de lograrse los fines es-
pecificados por los deberes de virtud.

§4. ¢QUE ES HUMANIDAD?
é

1. Debemos ahora preguntarnos qué es humanidad y qué significa
usarla, tanto en nuestra persona como en la persona de cualquier otro,
como un fin en si mismo. Si nuestra conjetura es correcta, lo que esto’



206 KANT

significa se explica por las maximas aceptadas por el procedimiento-IC,
toda vez que contemplamos dicho procedimiento desde el punto de vista
de nosotros mismos y de los demés como personas afectadas por la accidén
que nos proponemos realizar y, por tanto, como personas pasivas.

Ahora bien, Kant entiende por humanidad aquellas de nuestras facul-
tades y capacidades que nos caracterizan como personas razonables y ra-
cionales que pertenecen al mundo natural. Que tengamos humanidad
significa que somos verniinftig a la vez que animamos un cuerpo huma-
no: personas razonables y racionales situadas en la naturaleza junto con
otros animales. Estas facultades incluyen, primero, las de la personalidad
moral, que hace posible que tengamos una buena voluntad y un buen ca-
racter moral; y, segundo, aquellas capacidades y habilidades que ha de
desarrollar la cultura: mediante las artes y las ciencias y cosas similares.

Para confirmar esto, detengdmonos en tres pasos de la Doctrina de la
virtud. El término «<humanidad» (Menschheit) aparece en muchos pasa-
jes de esta obra (yo he contado veinte [acaso haya mas] donde aparece
[0 alduna variante suya] una o mas veces).! Creo que todos ellos confir-
man la anterior caracterizacién de humanidad. Dos ejemplos:

a) En MdS 6:387 y sig., Kant explica el concepto de perfeccién cuali-

tativa que se usa para enunciar los diversos deberes que tenemos de per-
feccionarnos. Dice que tenemos el deber de proponernos como fin la
perfeccién del hombre en cuanto tal («propiamente hablando, la huma-
nidad»). Estas perfecciones se encuentran en lo que podemos realizar
con nuestras propias acciones, no en los dones que recibimos de la na-
turaleza. El deber de perfeccién tiene dos partes principales:

(i) el deber de cultivar nuestras facultades naturales, entre las cuales
la facultad suprema es el entendimiento, como la facultad de tener y apli-
car conceptos, entre los que se hallan los conceptos que pertenecen al
concepto del deber. Tenemos, pues, el deber de elevarnos por encima del
aspero estado de animalidad y realizar incluso mas plenamente esa hu-
‘manidad, que es la tinica por la que somos capaces de proponernos fines.

(ii) el deber de cultivar nuestra voluntad hasta la mas pura intencién
virtuosa, en la que el motivo es obrar por un interés puro practico en la
ley moral, y en la que dicha ley es la regla de nuestras acciones.

De este modo, realizar nuestra humanidad es tanto como realizar
nuestras facultades morales y nuestras capacidades naturales tal cual
son expresadas en la cultura humana. y

1. Ademas de los del indice de Gregor, ahadanse éstos: 87 y sig. (423), 112 (445), 125
(455), 128 (458), 133 (462), 136 (465), 143 (470).



EL IMPERATIVO CATEGORICO: LA SEGUNDA FORMULACION 207

b) En la seccién XII de la Introduccién a la Doctrina de la virtud,
Kant considera las bases psicolégicas de nuestra receptividad al pensa-
miento del deber en general. Cree que hay ciertas disposiciones morales
—sentimiento moral, conciencia moral, el amor al préjimo y el respeto
por uno mismo— que son disposiciones naturales del animo a ser afec-
tado por los conceptos del deber. Nadie tiene el deber de adquirir estas
disposiciones naturales, ya que son disposiciones previas del sentimien-
to. Nuestra conciencia de estas disposiciones no tiene un origen empiri-
co, sino que la tenemos sélo a partir del conocimiento de la ley moral y
de sus efectos en nuestra sensibilidad. Kant llega a decir (MdS 6:400):
«No hay ningin hombre que carezca por completo de sentimiento mo-
ral; porque en el caso de que careciera por completo de receptividad a
esta sensacioén, estaria moralmente muerto, y si[...] la fuerza vital moral
ya no pudiera estimular este sentimiento, la humanidad se disolveria en
la mera animalidad». Podriamos decir asi que humanidad es razén pura
practica animada. Kant llega a decir que igual que carecemos de un sen-
tjdo especial para lo moralmente bueno y malo también carecemos de
un sentido semejante para la verdad y la falsedad; en cambio, nuestro li-
bre albedrio (Willkiir) tiene una receptividad a ser movido por la razén
pura practica y'sus principios, y esto es el sentimiento moral.

c) En 8§34, Kant dice que la naturaleza ha implantado en el hombre
una receptividad a alegrarse con otros y sufrir con ellos, y que utilizar es-
tos sentimientos como medio para fomentar la benevolencia activa y ra-
cional es un deber especial, aunque sélo condicionado, «que lleva el nom-
bre —llega a decir (MdS 6:457)— de humanidad (humanitas): porque
aqui el hombre no se considera tinicamente como un ser racional, sino
también como un animal dotado de razén».

Procede entonces a distinguir entre una humanidad situada en la fa-
cultad y la voluntad de compartir mutuamente los sentimientos, que es
libre por estar basada en la razén practica, y la mera receptividad al sen-
timiento comun de alegria o de dolor, que no es libre sino mero senti-
miento transmitido (como en el Trarado de Hume) (MdS 6:458). Kant
piensa que tenemos un deber indirecto de cultivar los sentimientos com-
pasivos naturales como sentimientos propios de nuestros deberes mo-
rales, y utilizarlos, conforme exigen esos deberes, como medios para
participar en el destino de los demas. Esta activa «benevolencia* es ne-

* La traduccion castellana de MdS que sigo (de A. Cortina y J. Conill) dice «filantro-
pia». La cita completa es: «... la filantropia, que es necesaria por si misma, aun sin tener en
cuenta sus ventajas (para la felicidad), para representarse el mundo en su completa per-
feccidon como un hermoso todo moral». {N. del t.) ’



208 KANT

cesaria por si misma para representarse el mundo en su completa per-
feccién como un hermoso todo moral» (MdS 6:459; véanse 457-459). A
partir de estos conocidos pasajes podemos interpretar la segunda for-
mulacién como sigue: Obra de tal modo que uses las facultades que
constituyen tu humanidad, tanto en tu persona como en la persona de
cualquier otro, siempre como un fin al mismo tiempo y nunca solamen-
te como un medio. Es decir, como facultades cuya realizacién y cuyo
ejercicio son buenos en si mismos; vy, en el caso de las facultades mora-
les de una buena voluntad, la Gnica cosa absolutamente buena en si mis-
ma en todo el mundo. He comprobado que los otros usos del término
«humanidad» (I1:51 [429], 53 [430], 55 [430-431], 70 [435], 78 [438-439])
" ‘éncajan en esta interpretacién.

§5. LA INTERPRETACION NEGATIVA

1% Estamos ahora en situacién de explicar las interpretaciones posi-
tiva y negativa, que pueden emparejarse, respectivamente, con el primer
v segundo par de ejemplos. La interpretacién positiva es bastante facil
de entender, asi qué empezaré por la mas dificil interpretacién negativa.
Esta dice, si nuestra conjetura es correcta, que el procedimiento-IC sélo
acepta las maximas cuyas acciones derivadas de ellas respetan los limi-
tes establecidos por las personas razonables y racionales que han de ser
tratadas como fines en si mismas (I1:77 [437-438]). ¢Cémo hemos de en-
tender esta sugerencia? /

Consideremos una vez mas el ejemplo de la promesa (discutido en
Kant II), sélo que esta vez como ilustracién de la segunda formulacién
(I1:52 [429-430]). Si asumimos que el conocimiento y las creencias ope-
rativas de las personas, asi como sus circunstancias, son lo bastante si-
milares como para que todas evaltien del mismo modo cualquier maxi-
ma (racional) propuesta, entonces una interpretacién plausible seria la
siguiente. .

Kant dice que, en el caso de la falsa promesa, el receptor de la pro-
mesa tal vez no pueda aprobar la forma de actuar del prometiente. Cuan-
do yo soy el que recibe la promesa, no puedo, en cuanto ser razonable,
mantener o contener en mi persona el fin del prometiente. El texto de
Kant es: «ohne dafl dieser [ el receptor de la promesa] zugleich den Zweck
in sich enthalte».

Ahora bien, la expresién «in sich enthalte» suena tan forzada en ale-
man como la expresion paralela en castellano: no es natural en ninguna
de ambas lenguas decir que se contienen en nuestras personas los fines de
los demas.Nos sentimos tentados a traducir mas idiomaticamente el



~r

EL IMPERATIVO CATEGORICO: LA SEGUNDA FORMULACION 209

texto de Kant diciendo, por ejemplo, que el receptor de la promesa
«comparte» el fin de la accién del prometiente, pero esto tiene engano-
sas connotaciones de acuerdo o consentimiento. Debemos adivinar lo
que Kant tiene en mente, sin olvidar que en la cuarta formulacién que vi-
mos anteriormente, Kant usa la misma expresion, «in sich enthalte».

2. Interpreto el texto como sigue: si el receptor de la promesa hubie-
ra de aplicar el procedimiento-IC a la maxima conforme a la cual actua
el falso prometiente, el primero la rechazaria, al igual que la rechazaria
también el prometiente si siguiera dicho procedimiento. Cuando Kant
habla de falta de acuerdo (en la segunda proposicién de I1:52 [429-430]),
quiere decir que la maxima del prometiente no puede ser aprobada por
el receptor de la’ promesa . Asi, si uno y otro actiian segiin maximas que
superan el procedimiento-1C, aceptarian y rechazarian las mismas ma-
ximas, con lo que ambos contendrian en sus personas (y, en este sentido,
aprobarian) los fines (permisibles) del otro.

Si es correcta esta interpretacion, podemos entender por qué en I1:77
(437-438) Kant dice que:

Obra con respecto a todo ser razonable y racional —a ti mismo y a los
demas— de tal modo que en tu méaxima valga al mismo tiempo como fin
en si.

es fundamentalmente idéntico a:

Obra segtin una maxima que contenga en si al mismo tiempo su vali-
dez universal para todo ser razonable y racional.

Aqui es la maxima la que contiene en si (in sich enhidilt) su propia va-
lidez, lo que debe significar que toda persona razonable y racional que
aplique el procedimiento-IC correctamente vera que la maxima lo supe-
ra vy, por lo tanto, que todos pueden aprobarla.

3. Esta interpretacién puede parecer un poco débil, incluso decep-
cionante. {Ciertamente, Kant quiere decir mas cosas! De hecho, lo hace
en la interpretacién positiva de los deberes de virtud. Pero la interpreta-
cién negativa se ajusta bien al importante caso de los deberes de justicia.
Que Kant esta pensando en estos deberes en el ejemplo de la promesa lo
muestra al decir que la exigencia de que los demas deben poder contener
en su persona el fin de nuestra accién es violada incluso con mas clari-
dad en los atentados contra la libertad y la propiedad de los demas (los
derechos del hombre). Porque en estos casos es claro que intentamos
usar a los otros meramente como medios: sabemos perfectamente bien
que no pueden aprobar nuestro fin; dejamos claramente de usarlos como
fines contra los que nunca deberiamos actuar. '



210 KANT

Huelga decir que los deberes de virtud también satisfacen esta in-
terpretacion, pues los otros pueden aprobar las maximas de los fines
conforme a los cuales obramos cuando cumplimos nuestros deberes de
virtud. La diferencia estriba en que, con esos deberes, también promo-
vemos los fines ordenados por aquellas maximas; dicho de forma suma-
ria, cultivamos nuestra propia perfeccién moral y natural y promove-
mos la felicidad de los demas. En cambio, los deberes de justicia pueden
cumplirse simplemente actuando dentro de los limites establecidos por
un sistema justo de leyes, y ello aun cuando no hagamos mas que perse-
guir nuestros propios intereses y seamos indiferentes a los de los demas.
Los deberes de justicia no requieren sino que las maximas que gobier-
nan nuestras acciones externas puedan ser mutuamente aprobadas.

A modo de conclusién: la humanidad en nosotros no es mas que
nuestras facultades de la razén y el pensamiento, y del juicio y la sensi-
bilidad moral. Tratar a las personas como fines en cuestiones de justicia
—tratar la humanidad en ellos como un fin— y nunca solamente como
un megio es comportarnos de forma que nuestra conducta sea publica-
mente justificable para la comiin razén humana, la suya y la nuestra, y
ofrecer dichas justificaciones segiin lo exija la ocasién. Si ademas nos
cuidamos de la justicia (hacemos del respeto al derecho de las personas
nuestro fin y ampliamos nuestro concepto del deber mas alla del con-
cepto de lo debido [MdS 6:390 y sig.]), entonces actuamos siguiendo lo
que Kant llama la obligacién de virtud (MdS 6:410). Tomamos un inte-
rés practico puro en asociarnos con los deméas de modos que ellos pue-
dan aprobar ptiblicamente. Esta es una idea muy importante.?

4. Todavia tenemos que considerar el primer ejemplo del suicidio
(I1:51 [429]). ¢Se le puede aplicar la interpretaciéon negativa? Veamos el
planteamiento méas completo que hace Kant en MdS 6:422 vy sig., donde
escribe:

El hombre no puede enajenar su personalidad mientras haya deberes,
por consiguiente, mientras viva; y es contradictorio estar autorizado a sus-
traerse a toda obligacién, es decir, a obrar libremente como si no se ne-
cesitara ninguna autorizacién para esta accién. Destruir al sujeto de la
moralidad en su propia persona es tanto como extirpar del mundo la mo-
ralidad misma en su existencia, en la medida en que depende de él, mora-

2. La motivacién subyacente a nuestro deseo de asociarnos con los demas de modos
que ellos puedan aprobar publicamente, o de modos que puedan ser mutuamente justifi-
cados, tanto ante ellos como ante nosotros, es un supuesto basico del contractualismo de
T. M. Scanlon. Véase su «Contractualism and Utilitarianism», en A. Sen y B. Williams
(comps.), Utilitarianism and Beyond, Cambridge, Cambridge University Press, 1982, pags.
103-128.



EL IMPERATIVO CATEGORICO: LA SEGUNDA FORMULACION 211

lidad que, sin embargo, es fin en si misma; por consiguiente, disponer de
si mismo como un simple medio para cualquier fin supone desvirtuar la
humanidad de su propia persona (homo noumenon), a la cual, sin embar-
go, le fue encomendada la conservacién del hombre (homo phaenome-
now).

Yo no interpreto este pasaje en el sentido de que el suicidio es siem-
pre malo. Antes bien, dice que siempre necesita una autorizacién moral,
la cual no puede ser otorgada por los fines queridos por la inclinacién
natural. Las cuestiones casuisticas que Kant enumera en esta seccién
implican que dicha autorizacién puede ser otorgada por razones de obli-

“gacitiien conflicto (MdS 6:224); porque estas razones pueden ser a veces
mas fuertes que la razén para no quitarse la vida. {De lo contrario, las
cuestiones enumeradas no serian tales cuestiones! Kant pregunta, por
ejemplo, si es malo que un gran monarca (en referencia a Federico el
Grande) lleve consigo un veneno para no verse obligado a aceptar con-

iciones de rescate perjudiciales para su patria, en el caso de ser captu-
rado. Aunque la doctrina de Kant excluye el suicidio por razones basa-
das sélo en nuestras inclinaciones naturales, no esta siempre prohibido
sean cuales fueren las razones. Lo que se requiere son muy buenas ra-
zones basadas en fines obligatorios, fines que pueden entrar en conflic-
to en circunstancias particulares. '

El dificil paso de Gr 11:77 (437-438) también puede aplicarse al suici-
dio. Kant dice que un sujeto (persona) capaz de poseer una buena vo-
luntad no puede subordinarse sin contradiccién a ningin otro objeto. Yo
pienso que Kant esta invocando aqui la primacia del valor de la buena
voluntad que hallamos en Gr 1:3 (394). Cuando nos quitamos la vida por
razones basadas en las inclinaciones naturales, subordinamos nuestras
facultades morales a algo de valor meramente relativo. Esto, acaso pien-
se Kant, es una contradiccién en el orden de los valores. Lo cual encaja
con lo que dice Kant sobre el suicidio en la Doctrina de la virtud que aca-
bamos de citar. ,

Hay, sin embargo, una laguna importante. Todavia nos falta un argu-
mento del tipo apropiado para la prohibicién del suicidio que se base ex-
clusivamente en el procedimiento-IC. Podemos decir, no obstante, que,
de tener dicho argumento, seria entonces verdad que el suicidio encaja
en la interpretaciéon negativa. Significaria que la humanidad en nosotros
—nuestra sensibilidad moral y nuestra facultad de la razén pura practi-
ca— no podria aprobar nuestra accién suicida si estuviera motivada por
nuestras inclinaciones naturales.



212 KANT

§6. LA INTERPRETACION POSITIVA

1. Ahora es claro el significado de la interpretacién positiva. Usamos
la humanidad tanto en nuestra persona como en la persona de cualquier
otro como un fin en si de forma positiva cuando promovemos conscien-
temente los fines obligatorios especificados por los deberes de virtud.
Dicho brevemente, hacemos eso al esforzarnos por fomentar nuestra
propia perfeccién (moral y natural) y la felicidad de los demas, donde
dicha felicidad queda definida por sus fines permisibles (MdS 6:8; 450).
Asumiendo que los deberes de virtud vienen dados por las maximas de
los fines ordenados por el procedimiento-IC, la segunda formulacién no
afiade nada al contenido de la ley moral tal como es determinado por el
método estricto (I1:74 [436]). Aporta otra forma de mirar el contenido de
dicha ley, como si dijéramos, su materia (I1:73 [436]).

Asi entendida, la interpretaciéon positiva hace hincapié en que hay
fines objetivos: aquellos que son validos para toda persona razonable y
racidnal en el sentido de que toda persona semejante debe contar di-
chos fines entre los fines que debe promover. La ley moral, asi, no sélo
impone limites a los medios que podemos adoptar en la consecucién
de los fines permitidos por los deberes de justicia, sino que también
hace que aceptemos ciertos fines como obligatorios. En pocas pala-
bras: la ley moral determina los elementos de la materia de la voluntad
pura, al igual que determina su forma (MdS 6:384 y sig.). Esto es im-
portante en conexion con la teoria kantiana de la libertad: para que sea-
mos enteramente libres, la razén pura practica debe especificar al me-
nos alguno de nuestros fines finales y debe también fijar limites a los
medios que podemos usar para alcanzarlos. Que deba especificar todos
nuestros fines finales es una cuestién dificil que analizaremos mas
adelante.

2. El término «<humanidad» es aproplado tanto en la interpretacién
positiva como en la negativa: en la negatlva porque son los seres razo-
nables y racionales los que, por poseer humanidad, constituyen los limi-
tes contra los que no debemos actuar; en la positiva porque los fines
obligatorios estan intimamente conectados con el bien de las personas
humanas: mas especificamente, con el cultivo de su perfeccién moral y
natural y con la realizacién de su felicidad como es debido (como co-
rresponde a sus fines permisibles). En cuanto consideramos los fines
obligatorios como valores determinados asociados a las personas huma-
nas, vemos cémo el bien de una persona razonable y racional (perfec-
cionada), que es feliz, es un fin en si mismo. A este respecto, recordemos
que en Gr I:1-3 (393-394) se dice que la perfeccién moral (una segura
‘buena voluntad) es la forma suprema de valor intrinseco.



EL IMPERATIVO CATEGORICO: LA SEGUNDA FORMULACION 213

Ademas, la idea de una interpretacién positiva y otra negativa de la
segunda formulacién la sugiere el hecho de que haya un contraste natu-
ral entre el primer y el segundo par de ejemplos. En el primer par, lo que
se subraya es que no debemos usar la humanidad en nosotros mismos,
o en la persona de los demas, como un mero medio para los fines queri-
dos por nuestros deseos naturales. En el segundo par de ejemplos, en
cambio, Kant subraya que debemos ir mas alla de eso y hacer que nues-
tra conducta sea coherente con la humanidad en nuestra persona, es
decir, debemos promover nuestra mayor perfeccién (moral y natural) y
fomentar la felicidad de los demas. Kant establece un contraste intui-
tivamente natural entre los dos pares de ejemplos y utiliza las palabras
«negativo» y «positivo» para expresar la diferencia. De ahi nuestra ter-
minologia. :

Con frecuencia Kant expresa con mas claridad una idea basica de la
Fundamentacion en una obra posterior. La siguiente cita es de la segun-
da Critica 5:87:

i La ley moral es santa (inviolable). El hombre, en verdad, esta bastante
lejos de la santidad; pero la humanidad en su persona tiene que serle san-
ta. En todata creacién puede todo lo que se quiera y sobre lo que se tenga
algian poder, ser también empleado sélo como medio; tinicamente el hom-
bre, y con él toda criatura racional, es fin en si mismo. El es, efectivamen-
te, el sujeto de la ley moral, que es santa, gracias a la autonomia de su li-
bertad. Precisamente por ella toda voluntad, incluso la propia voluntad de
toda persona, dirigida sobre esta misma, estd limitada por la condicién del
acuerdo con la autonomia del ser racional, a saber, no someterlo a ningu-
na intencién que no sea posible, segiin una ley que pueda originarse en la
voluntad del sujeto pasivo [leidenden] mismo; no emplear, pues, éste nun-

© ca s6lo como medio, sino al mismo tiempo también como fin [la cursiva
en «pasivo», para leidenden, es mia].

Esto encaja en la interpretacién propuesta, pues que un precepto de
justicia o de virtud pueda originarse en la voluntad del sujeto pasivo lo
establece el procedimiento-IC.

§7. CONCLUSION: COMENTARIOS SOBRE LA FUNDAMENTACION
I1:46-49 (427-429)

1. Hay una dificultad con la interpretacién sugerida de la segunda
formulacién que debemos afrontar. Concierne al hecho de que no se
mencionan los pasajes 11:46-49 (427-429), que preceden a la formula-
cién. Pero, entonces, ¢qué sentido tienen para Kant? '



214 KANT

Constituyen, en mi opinién, un comentario preliminar que prepara
el camino a la idea de humanidad. Lo cual queda confirmado por su
contenido. Asi, 11:46 (427-428) da una definicién de la voluntad de un ser
razonable y revisa diversas distinciones requeridas para dar cuenta de
las acciones, distinciones tales como: fines objetivos frente a fines sub-
jetivos; fundamentos subjetivos del deseo, o resortes* (Triebfeder) frente
a fundamentos objetivos del querer, o motivos (Bewegungsgriinde); fines
subjetivos que descansan en resortes frente a fines objetivos basados en
motivos validos para todos los seres razonables. Tras distinguir los prin-
cipios practicos formales y materiales, Kant enuncia el tema principal, a
saber, los fines materiales tienen sélo un valor relativo y no pueden fun-
dar méas que imperativos hipotéticos. En cambio, en 11:47 (428) se nos
dice que sélo algo cuya existencia tenga en si misma un valor absoluto
puede ser el fundamento de un imperativo categérico, esto es, de leyes
universales practicas.

A continuacién, se explica, en 11:48 (428), la idea segtin la cual los se-
res rhzonables son personas porque sus facultades morales de la razény
su sensibilidad moral los distinguen ya como fines en si mismos —esto
es, como cosas que no deben ser usadas s6lo como medios— y, conse-
cuentemente, en esa misma medida, imponen un limite a cémo pueden
ser tratados. Las personas, pues, no tienen un valor simplemente relati-
vo para nosotros; también son fines objetivos, es decir, cosas cuya exis-
tencia es un fin en si misma. En este parrafo, Kant quiere distinguir en-
tre nuestras facultades morales, por un lado, y nuestras inclinaciones
como fuentes de las necesidades, por el otro, llegando incluso a decir (jlo
que, en verdad, es ir demasiado lejos!) que debe ser el deseo de todo ser
razonable el librarse enteramente de las inclinaciones. Lo que quiere de-
jar sentado es que somos fines en nosotros mismos, no como sujetos de
inclinaciones —de necesidades y deseos— sino en virtud de nuestra ca-
pacidad de tener una buena voluntad. Esto nos retrotrae a I:1-7 (393-
396), esto es, al papel especial de la razén y a la idea de una buena vo-
luntad como la Ginica cosa absolutamente buena en si misma.

2. Teniendo esto en mente, ;cémo debemos entender €l evidente ar-
gumento de I1:49 (428-429) que precede al-enunciado de la segunda for-
mulacién y que esta basado en el principio segiin el cual la naturaleza
razonable existe como un fin en si misma? El argumento es tedioso,
pero perseveremos. Pretende establecer que la naturaleza razonable es
un fin en si misma y, por consiguiente, que es un principio objetivo —va-
lido para todo ser razonable— que la naturaleza razonable, ya pertenez-

* Rawls escribe «impulsos» (impulsions), aunque mantengo el término «resorte» pre-
ferido por Garcia Morente. (N. del t.)



EL IMPERATIVO CATEGORICO: LA SEGUNDA FORMULACION 215

ca dicha naturaleza al agente ya a otro ser, debe ser considerada como
un fin en si misma. El razonamiento de Kant parece seguir los siguien-
tes pasos (los asteriscos indican las premisas de Kant):

1. SeaA un ser (humano) razonable cualquiera (arbitrariamente elegido).

*2. Entonces A concibe necesariamente la naturaleza razonable de A
como un fin en si misma.

3. Asi, la naturaleza razonable de A es un fin subjetivo para A. (Defi-
nicién de fin subjetivo, 11:46 [427-428].)

4. Pero, puesto que A es un ser razonable cualquiera (de 1), todo ser
razonable concibe necesariamente su propia naturaleza como un fin en si
misma. (Generalizacién de 3.)

*5. Ademas, A concibe la naturaleza razonable de A como un fin en si
misma por las razones igualmente validas por las que todo ser razonable
asimismo concibe la naturaleza de A como un fin en si misma.

6. Ahora bien, sea B cualquier ser razonable distinto de A. Entonces
(de 5) las razones por las que A considera la naturaleza de A como un fin
en si misma son las razones igualmente validas por las que B considera la
naturaleza de A como un fin en si misma; y viceversa.

7. En consecuencia (de 6), todo ser razonable concibe necesariamen-
te la naturaleza razonable de los demas como un fin en si misma. (Gene-
ralizacién de 6.)

8. Asi, la naturaleza razonable es vista necesariamente como un fin
en si misma por todo ser razonable, por lo que es un principio objetivo el
que todo ser razonable deba concebirla asi. (Definicién de principio obje-
tivo, 11:46 [427-428].)

3. Varios comentarios sobre este argumento. Contenida en las dos
premisas, 2 vy 5, hay una cuestién basica:

Las razones por las cuales A concibe o considera la naturaleza razo-
nable de A como un fin en si misma no son hechos sobre esta naturale-
za que incluyan una referencia esencial a A. No es que sea la naturaleza
razonable de A en lugar de la de B la que hace un fin en si misma a la de
A, sino que es la naturaleza razonable de algtin ser razonable. A modo
de ilustracién: el hecho de que A tiene hambre provoca una razén por la
gue A toma algo de comer, pero no porque sea A quien tiene hambre,
sino porque algan ser razonable tiene hambre y A estd en una buena po-
sicién para asegurarle alimento a ese ser razonable, a saber; A.

Esta cuestién que acabamos de explicar puede sugerir un argumen-
to que Kant no puede haber pretendido. Consideremos el siguiente ra-
zonamiento (he acortado un poco la presentacion):



216 KANT

1. Cada ser razonable concibe necesariamente su propia naturaleza
razonable como un fin en si misma en el sentido de que necesariamente se
considera a si mismo como un sujeto de inclinaciones y deseos, cuya sa-
tisfaccién es buena, y, por lo tanto, da razones por las que debe obrar de
una forma y no de otra.

2. La satisfaccion de sus propias inclinaciones es buena porque son las
inclinaciones de alglin ser razonable que es un fin en si mismo.

3. Pero como esta consideraciéon vale para cualquier ser razonable,
vale para todos; asi, las inclinaciones de todo ser razonable especifican ra-
zones igualmente validas para cualquier otro ser razonable,

4. En consecuencia, la satisfaccion de las inclinaciones y los deseos es,
‘en general, buena; y tratar la naturaleza razonable como un fin en si mis-

ma es considerar que las inclinaciones y los deseos de todos, incluidos los =

propios, definen razones pro tanto igualmente validas para todos.

Ahora bien, los utilitaristas mantienen que el principio de utilidad, al
tomar en cuenta los deseos e inclinaciones de todos con imparcialidad, tra-
ta a tddos como fines en si mismos y nunca sé6lo como medios. Tratar a las

personas s6lo como medios, dicen, es desatender sus deseos e inclinacio-
nes, o no darles el debido peso. Menciono esta manera equivocada de in-
terpretar el argumerito de Kant para indicar lo que hay que evitar. Porque,
al concebir a las personas como sujetos de deseos e inclinaciones y asignar
valor a su satisfaccion en cuanto tal, el utilitarismo (clasico) se opone a la
doctrina de Kant en un nivel fundamental. Kant no puede haber entendi-
do de este modo el argumento de I1:49 (428-429); para €I, s6lo los deseos e
inclinaciones permisibles —los que nos son sugeridos por las maximas
aceptables para el procedimiento-IC— pueden especificar buenas razones.

Anado como addendum: la nota a pie de pagina de 11:52 (429-430)
merece nuestra atencion. Aqui Kant repudia la insinuacién de que la se-
gunda formulacién viene a ser lo mismo que el precepto Quod tibi non
vis fieri (no hagas a los demas lo que no quieras que te hagan a ti).* Kant
estd pensando aqui en el enunciado negativo de la regla de oro, lo cual
acaso sea significativo. Pero mas relevante es su protesta en el sentido de
que este precepto no es aceptable tal como esta formulado, y asi lo mues-
tra su ultimo comentario: parece que imagina al criminal convicto di-
ciéndole al juez: «Si usted estuviera en mi lugar no querria que le sen-
tenciaran, por lo tanto, etc.».

Lo que Kant debe de querer decir es que, para ser razonable, el cri-
minal debe evaluar la accién del juez razonando de acuerdo con el pro-

* Rawls traduce todo el precepto latino, aunque el «Quod tibi non vis fieri» es sélo la
mitad del mismo. (N. del t.)



EL IMPERATIVO CATEGORICO: LA SEGUNDA FORMULACION 217

cedimiento-IC y no de acuerdo con su propia situacién de criminal ni su
deseo de no ser castigado. Lo malo de la regla de oro (tanto en su versién
negativa como en su version positiva) es que, tal como esta enunciada,
permite que nuestras inclinaciones naturales y las circunstancias espe-
ciales desempefien un papel impropio en nuestras deliberaciones. Pero
al decir esto, Kant esta diciendo que el procedimiento-IC determina cual
es su papel apropiado.

"






KANT IV

EL IMPERATIVO CATEGORICO: LA TERCERA FORMULACION

§1. COMO DAR ENTRADA A LA LEY MORAL

1. Recordemos nuestra conjetura sobre cémo se relacionan las tres
formulaciones del imperativo categérico. La primera formulacién espe-
cifica el procedimiento-IC por referencia a la férmula de la ley de la na-
turaleza. Este procedimiento no es ni la ley moral ni el imperativo cate-
gdgico, sino, como he sugerido, la forma mas conveniente para nosotros
de calcular, empezando por la férmula universal del imperativo categé-
rico considerada como el método estricto, lo que nos exige el imperativo
categorico. Las stgunda y tercera formulaciones no afiaden nada al con-
tenido de las exigencias morales especificadas por el procedimiento-IC;
antes bien, disponen dos nuevos puntos de vista que lo complementan.

Asi, en la primera formulacién, contemplamos la situacién moral
desde el punto de vista del agente, y nos consideramos a nosotros mis-
mos y a las otras personas como afectados por nuestra accién y, por tan-
to, como pasivos. La cuestién es como tratamos a la humanidad tanto en
nosotros mismos como en los demas. En la tercera formulacién, la de la
autonomia, que discutiremos hoy, volvemos de nuevo al punto de vista
del agente, pero esta vez considerando al agente no como alguien sujeto
al imperativo categdrico sino como alguien que, por asi decir, legisla
exigencias morales. Aqui el procedimiento-IC se ve como un procedi-
miento, la adhesién al cual con pleno conocimiento de su significado
nos permite considerarnos a nosotros mismos como si legislaramos uni-
versalmente para un dominio posible de los fines. ‘

2. Recordemos también que Kant dice en su repaso (en II:72-75
[436-437]) que hay una diferencia entre las formulaciones que es mas
subjetiva que objetivamente practica. La razén de tener varias formula-
ciones es la de acercar una idea de la razén a la intuicién (de acuerdo
con cierta analogia) y asi también al sentimiento. Al final del repaso,
Kant dice que si se quiere dar acceso, o entrada, a la ley moral, es 1til so-
meter una y la misma accién a las tres formulaciones y, de este modo, en
cuanto ello sea posible, «acercarla [la accién] a la intuicién».



220 KANT

Puede que aqui el texto de Kant no transmita su entero significado.
Pues, aunque no cabe duda de que el pronombre sie se consideraria nor-
malmente como referido a la accién, anteriormente, en 11:72 (436), dice
que la ley moral es una idea de la razén, siendo el propésito de las dife-
rentes formulaciones acercarla a la intuicién. Asi pues, «una idea de la
razén» tal vez sea la mejor referencia para el pronombre (la «férmula
universal» de Paton es incorrecta). En cualquier caso, puesto que la ley
moral es una idea de la razén (I1:3 [407-408]; 72 [436]), la argumenta-
cién de Kant es que las tres formulaciones del imperativo categérico son
mas efectivas que cualquiera de ellas por separado para acercar esa ley
como idea de la razén a la intuicién, dandole asi acceso o entrada.

3. Comnsideremos lo que Kant puedé duierer decir con eso de dar en-
trada a la ley moral. La Gltima vez vimos que es un rasgo de nuestra hu-
manidad el que tengamos ciertas disposiciones morales, tales como el
sentimiento y la conciencia moral, el amor al préjimo y el respeto por.
nosotros mismos. Para la psicologia moral de Kant es basico que cuanto
ma§ claramente se nos presente la ley moral como una idea de la razén y
cuanto mas claramente entendamos sus origenes en nuestra persona
como persona libre, con tanta mayor fuerza despertara nuestra sensibili-
dad moral (sin la cual estamos moralmente muertos [MdS 6:400]).

Por otra parte, Kant piensa que la ley moral puede movernos con tan-
ta fuerza como para llegar a sobrepasar a todas nuestras inclinaciones
naturales, incluso el mismo amor a la vida (KP 5:30). Lo que piensa, pues,
es que las tres formulaciones, tomadas en conjunto, presentan mas cla-
ramente la ley moral y nos revelan sus origenes en nuestra persona, todo
ello de tal modo que podemos sentirnos fuertemente motivados a obrar
segiin dicha ley. De alguna forma, las tres formulaciones colaboran en la
tarea de acercar una idea de la razén a la intuicién mediante cierta ana-
logia. Nuestro cometido es mirar la tercera formulacién desde esta pers-
pectiva para intentar entender c6mo se acerca a la intuicién una idea de
la razén (aqui la ley moral) e identificar la analogia que Kant tiene en
mente. .

4. Menciono dos pasajes relevantes para lo anterior. En II:9 (410-
411), Kant dice que una metafisica de las costumbres (una teoria de las
leyes de la libertad y de los principios de una voluntad pura: los princi-
pios de la razén practica [Gr Prol.:2-4 (387-388); 8-10 (389-391)]) no sélo
es el sustrato tedérico necesario de todo conocimiento claro de nuestros
deberes, sino que también es de la mayor importancia para la verdadera
realizaciéon de la ley moral. Y afiade: «Pues la representacién pura del
deber, y en general de la ley moral [...], tiene sobre el corazén humano,
por el solo camino de la razén [...], un influjo tan superior a todos los
demas resortes que pudieran sacarse del campo empirico, que, cons-



EL IMPERATIVO CATEGORICO: LA TERCERA FORMULACION 221

ciente de su dignidad, desprecia estos Gltimos y puede poco a poco trans-
formarse en su duefia».’

En la respuesta de Kant a Sulzer en I1:9n. (411), dice que la instruc-
cién moral popular fracasa porque no presenta los principios morales
como principios de la razén pura practica. La instruccién popular se
asienta en una gran variedad de consideraciones que apelan a motivos
de muchas clases. Kant piensa, en cambio, que la mas vulgar observa-
cién muestra que «cuando se representa un acto de honradez realizado
con independencia de toda intencién de provecho en este o en otro mun-
do [...], deja muy por debajo de si a cualquier otro acto semejante que
esté afectado en lo mas minimo por un motor extrano, eleva el alma y
despierta el deseo de poder hacer otro tanto». .

La idea de Kant es la siguiente: cuando se nos presenta una concep-
cién clara de la ley moral y la vemos ejemplificada en la vida de alguien,
por primera vez nos hacemos conscientes de la dignidad de nuestra na-
turaleza como personas libres, razonables y racionales. De no ser por
esa clara concepcion de la ley moral como ley de la libertad y la con-
ciencia de su poderoso efecto sobre nosotros como tal ley, Kant piensa
que no sabriamos lo que somos: nuestra naturaleza como personas li-
bres quedaria oculta a nuestros ojos. La clara comprensién y la concien-
cia de la ley moral es el camino de este autoconocimiento.

Todavia tenemos que discutir por qué piensa Kant que la ley moral es
una ley de la libertad. Ahora bien, que el procedimiento-IC fuera capaz
de exhibirla de este modo es la segunda condicién que impusimos a una
interpretacién aceptable del imperativo categérico (la primera era la del
contenido significativo). Volveremos sobre este asunto cuando discuta-
mos el hecho de la razén. ‘

2. LA FORMULACION DE LA AUTONOMIA Y SU INTERPRETACION

1. Empiezo enunciando tres variantes de esta formulacién de las diez
o asi que se encuentran en 11:55-80 (430-440). La primera expresa la auto-
nomia como una idea de la razén (final d‘e;‘ 11:55 [430-431]; 57 [431-432]):

a) [L]a condicién suprema de la concordancia de la misma [la voluntad]
con la razén practica universal [...] [es] la idea de la voluntad de todo ser
razonable y racional como una voluntad universalmente legisladora.

1. Vemos aqui un rasgo de lo que llamaré la psicologia moral «<maniquea» de Kant
para diferenciarla de su psicologia moral «agustiniana». Nos ocuparemos de estas psico-
logias mas adelante en conexién con La religion.



224 KANT

como si esta totalidad de las maximas se transformara al mismo tiem-
po en leyes de la naturaleza. Aqui me baso en la variante de la tercera
formulacién, la b) de mas arriba, que aparece en el repaso de las for-
mulaciones en II:75 (436-437). Lo expreso de manera mas completa
como sigue:

Obra siempre de tal modo que la totalidad de las maximas segiin las
cuales obras sea tal que puedas considerar que t mismo promulgas, me-
diante dichas maximas, un esquema unificado de preceptos morales pt-
blicos cuya aprobacién por toda persona razonable y racional es consis-
tente con su humanidad y produciria (en circunstancias favorables) un
dominio de los fines.

Expresada de esta manera mas completa, es obvio que esta formula-
cién introduce un problema que Kant todavia no ha discutido explicita-
mente, a saber, el del conflicto de las razones de la obligacién (MdS
6: 224) Yo no consideraré aqui este problema. Asumamos simplemente
quetel procedimiento-IC puede ser formulado de tal forma que genera
preceptos, o directrices, por referencia a los cuales es posible decidir, al
menos con frecuencia, cudl de los diversos preceptos morales se apoya
en las mas soélidas razones de la obligacién, en caso de que dichos pre-
ceptos entraran en conflicto en casos particulares. Dudo de que Kant
tenga una explicacién adecuada para este problema, y profundizar en él
nos impediria abordar otras cuestiones mas bésicas.

§3. LA SUPREMACIA DE LA RAZON

1. La discusién de Kant de la autonomia en I1:55-60 (430-433) contie-
ne dos importantes afirmaciones que deberiamos tratar de entender. La
primera afirmacién puede enunciarse como sigue (véase I1:56 [431]): es
precisamente porque podemos, por razonables y racionales, considerar
gue nosotros mismos legislamos el contenido del imperativo categérico
(tal cual se nos aplica), por lo que estamos legltlmamente sujetos a sus exi-
gencias.

A partir de 11:60 (432-433), esto puede expresarse asi: s6lo estamos
sujetos a las leyes que nosotros, como seres razonables y racionales, po-
driamos haber hecho; y sélo estamos obligados a obrar de conformidad
con una voluntad, que es la nuestra propia y que tiene, como fin de la na-
turaleza para ella, la funcién de legislar universalmente. Aqui explica
Kant por qué usa el término «autonomiax.

Finalmente, basandonos en I1:78 (438-439): todas las personas como
fines en si mismas, deben poder considerarse a s{ mismas como legisla-



EL IMPERATIVO CATEGORICO: LA TERCERA FORMULACION 225

doras universales con respecto a cualquier ley a la que deben legitima-
mente estar sujetas.

2. Ahora bien, ¢por qué ha de decir Kant que sélo estamos obligados
por una ley que podemos darnos a nosotros mismos? ¢Acaso es ésta una
nueva idea no contenida ya en la visién de nosotros mismos como suje-
tos a la ley moral como ley de la razén (indirectamente representada por
el procedimiento-IC)? ;O podemos explicar la afirmacién de Kant extra-
yendo lo que ya esta implicito en lo que hemos dicho sobre cémo se re-
lacionan las formulaciones? Su afirmacién se entiende por si sola toda
vez que recordamos dos cuestiones que hemos asumido.

Una es que el procedimiento-IC determina integramente el conteni-
do del imperativo categérico tal como.se nos aplica, de tal modo que la
totalidad de los preceptos (las maximas generalizadas del paso 2)) que
superan dicho procedimiento define todas las normas a las que estamos
legitimamente sujetos.

La otra cuestién es que mediante el procedimiento-IC es como pode-
mips vernos a nosotros mismos como legisladores universales para un
dominio de los fines y, por lo tanto, como legisladores para nosotros
mismos como miembros de él. :

En consecuehcia, todas las normas morales a las que estamos legiti-
mamente sujetos son normas que podemos considerar como legisladas
por nosotros mismos en cuanto personas razonables y racionales. La
afirmacién de Kant es el resultado de cémo hemos supuesto que se rela-
cionan la primera formulacién y la tercera.

3. La segunda afirmacién importante que Kant avanza es ésta (II:58
[432]): que una voluntad legisladora suprema (esto es, una voluntad no
sujeta a ninguna otra voluntad superior o mas autorizada) no puede de-

pender ella misma de interés alguno. Kant quiere decir que una volun-

tad asi no puede depender de intereses derivados de los deseos natura-
les, sino solamente de los intereses tomados en los principios de la razén
practica (Gr I1:14n. [413]).

En I1:60 (432-433) nos hacemos una idea de lo que quiere decir Kant:
dice que hasta ahora los autores han considerado a las personas como si
estuvieran sujetas a la ley moral de forma muy parecida a como estan
sujetas a la ley del Estado. ’

Se han preguntado qué intereses naturales, o qué inclinaciones, nos
impulsan a obedecer a la ley moral o a la ley de la naturaleza entendidas
como la ley de Dios conocida por la razén, la cual estamos obligados a
obedecer en virtud de los mandatos de Dios. En su opinién, la ley moral
es como la ley del soberano, que se hace cumplir mediante sanciones. La
objecion de Kant es que estas sanciones nos llevan (en realidad, nos fuer-
zan [KP 5:146 y sigs.]) a obedecer a la ley moral no por ella misma sino -



226 KANT

por algo mas: nuestras vidas, nuestras propiedades o cualquier otra cosa
que pudiéramos perder si caen sobre nosotros las sanciones que sostienen
a la ley. Por el contrario, cuando la ley moral se exhibe adecuadamente
ante nosotros sin los encantos del placer ni las amenazas del dolor, toma-
mos un interés practico puro en ella. Y no necesita tales sanciones.

4. Lo que esto implica es algo verdaderamente fundamental, algo

que no es facil de expresar con claridad, a saber: la supremacia de la ra-
zén, en este caso de la razén pura practica. En Kant 1, dijimos que éste
era uno de los temas principales de la filosofia moral kantiana. No es
sorprendente que haya de salir aqui en conexién con la formulacién de
la autonomia.
---Ahora bien, Cudworth y Clarke, y también Leibniz (segiin veremos),
en cuanto racionalistas, también aceptan la supremacia de la razén.
Pero esto lo expresan ellos diciendo que la razén de Dios es anterior a la
voluntad divina y la gobierna. Como vimos, para Clarke el contenido de
la razén de Dios, en la medida en que tiene que ver con lo justo y lo in-
justo, nos es conocido por intuicién racional. Captamos ese contenido
coino dado por un orden moral previo e independiente que determina la
adecuacion de las cosas. Si bien la razén legisladora de Dios puede ser
auténoma (si usamos aqui el lenguaje de Kant), a Clarke le resultaria im-
pensable decir que nosotros somos auténomos, esto es, que sélo pode-
mos estar obligados por una ley que nos damos a nosotros mismos como
seres razonables y racionales o como miembros legisladores libres e
iguales de un posible dominio de los fines. Pensaria que ésta es una doc-
trina radical e inquietante.

Para Kant, sin embargo, la razén de Dios es razén intuitiva y bastan-
te diferente de la nuestra (KU §77). S6lo comprendemos nuestra huma-
na razén, con sus diversas facultades y conceptos, principios e ideas, co-
sas éstas que discernimos reflexionando sobre nuestro pensamiento y
nuestra facultad de juzgar. Es nuestra razén humana practica la que
debe tener supremacia en cuestiones morales; no tenemos acceso a una
razén superior, mas suprema. Lo radical es el puesto que concede Kant
a la razén humana y el papel constructivista que para él tiene. Mas ade-
lante volveremos sobre estos temas.

§4. EL DOMINIO DE LOS FINES

1. Ahora que tenemos delante las tres formulaciones, estamos casi
listos para discutir nuestra cuestién, a saber, como la ley moral, en cuan-
to idea de la razén, se acerca a la intuicién mediante una analogia, y cual
es la analogia en que piensa Kant. Debemos, sin embargo, discutir pri-



EL IMPERATIVO CATEGORICO: LA TERCERA FORMULACION 227

mero lo que Kant dice sobre el muy importante concepto del dominio de
los fines, particularmente en 11:61-71 (433-436); 76-78 (437-439).

Kant introduce este concepto considerando que todo ser razonable y
racional es auténomo y pertenece a un mundo moral, mundus intelligi-
bilis (11:78 [438-439]), en virtud de su razén practica. El dominio de los
fines resulta ser un ideal (como dice Kant en 11:63 [433]); y ello, como
explicaré mas tarde, es relevante. Dice Kant (II:61 [433]): «El concepto
de todo ser razonable y racional, que debe considerarse, por las méaxi-
mas todas de su voluntad, como universalmente legislador, para juzgar-
se a si mismo y a sus acciones desde ese punto de vista, conduce a un
concepto relacionado con-él y muy fructifero, el concepto de un dominio
de los fines». )

2. Ahora bien, Kant entiende por dominio de los fines un enlace sis-
tematico de personas razonables y racionales por leyes (morales) comu-
nes; y yo creo que podemos suponer, aunque no lo haga explicito, que es-
tgs leyes son publicas y mutuamente reconocidas. Esto se sigue de la
c%ndicién de publicidad del procedimiento-IC (11:4 [408]) junto con el co-
nocimiento compartido de la naturaleza razonable de cada cual. La des-
cripcién de Kant del enlace sisternatico no es facil de interpretar. Dice
(I1:62 [433]): «Mas como las leyes determinan los fines, segiin su validez
universal, resultara que, si prescindimos de las diferencias personales de
los seres razonables y racionales y asimismo de todo contenido de sus fi-
nes privados, podra pensarse un todo de todos los fines (tanto de los se-
res racionales como fines en si, como también de los propios fines que
cada cual pueda proponerse) en enlace sistematico».

Para entender lo que quiere decir Kant con un todo de los fines en en-
lace sistematico, también deberiamos tener en cuenta el siguiente pa-
rrafo. De este modo, como dice en él (11:63 [433]), el enlace sistematico
caracteristico de un dominio de los fines surge cuando todas las per-
~ sonas razonables y racionales se tratan a si mismas y a las demas como
tales personas y, por tanto, como fines en si mismas. Por la segunda for-
mulacién, esto significa que cada cual no sélo persigue sus fines (per-
misibles) personales dentro de los limites de los deberes de justicia (los
derechos del hombre) sino que tambiénda un valor significativo y apro-
piado a los fines obligatorios ordenados por los deberes de virtud. Estos
deberes, para enunciarlos sumariamente, son promover la propia per-
feccién moral y natural y la felicidad ajena. Adicionalmente, cada cual
tiene el fin de respetar los derechos de justicia, pues también esto es me-
ritorio (MdS 6:390) y una obligacién (no un deber) de virtud, conforme
lo explica Kant (MdS 6:410).

Por la tercera formulacién, Kant debe suponer que en un dominio de
los fines cada uno reconoce a cada cual como alguien que no sélo cum- -



228 KANT

ple con su obligacién de justicia y sus deberes de virtud, sino que tam-
bién, como si dijéramos, legisla leyes para su republica. Pues todos sa-
ben que ellos mismos y los demas son razonables y racionales, y este he-
cho es mutuamente reconocido. Aunque este reconocimiento mutuo se
sigue claramente de lo que dice Kant, y yo asumo que es un rasgo de un
dominio de los fines, Kant no lo enuncia explicitamente. Si pensaba que
no merecia la pena enunciarlo, por demasiado obvio, estaba equivocado:
esta renunciando a llamar explicitamente la atencién sobre el reconoci-
miento mutuo de la ley moral en el papel pablico de la cultura moral de
una sociedad. Hegel hara hincapié precisamente en este punto.

‘Lo que no est4 claro es por qué debemos hacer abstraccién de las di-
ferencias personales entre personas y del contenido de sus fines priva-
dos para concebir un todo de todos los fines en enlace sistermatico. En
Kant II, sugeri que esto podia interpretarse en el sentido de que han de
imponerse ciertos limites a la informacién en el paso 4) del procedi-
miento-IC cuando el agente tiene que decidir entre mundos sociales ajus-
tad%s. Ciertamente, Kant necesita introducir algunos limites semejan-
tes. Pero, aun si correcta, esa conjetura no es pertinente para la cuestién
que estamos tratando aqui, a menos que Kant quiera decir que despejar
el desorden de esas diferencias facilita que captemos lo que encierra la
estructura de un dominio de los fines. Esto parece insatisfactorio: jdebe
de querer decir algo mas! Pero ¢qué?

3. Un rasgo esencial de un dominio de los fines es la condicién de
pertenencia como miembro, tal como se discute en I1:68-71 (434-436).
Esta condicién no es otra que la personalidad moral o las facultades de la
razon practica. Kant distingue entre las cosas que tienen un precio de
mercado (las que responden a las inclinaciones y necesidades humanas)
y las que tienen un precio de afecto (las que dan satisfaccién al juego, sin
fin alguno, de nuestras facultades mentales). Entonces introduce el con-
cepto de dignidad. Unicamente la personalidad moral tiene dignidad
(I1:70 [435]): «La moralidad es la Ginica* condicién bajo la cual un ser
razonable y racional puede ser fin en si mismo; porque sélo por ella es
posible ser miembro legislador en el dominio de los fines».

Alternativamente, es la personalidad moral, como la capacidad de te-
ner una buena voluntad, la que nos hace fines en nosotros mismos y es-
pecifica la condicién de nuestra pertenencia como miembros al dominio

* Esta cita que transcribe Rawls empieza asi: «Morality is the only condition», donde
supuestamente «only» corresponde —en imposible traduccién— a la conjuncién nun del
original aleman, que dice: «Nun ist die Moralitit die Bedingung...». Mejor seria obviar,
como hace Morente, dicha conjuncién y decir simplemente: «La moralidad es la condi-
cién...». (N. del t.)



EL IMPERATIVO CATEGORICO: LA TERCERA FORMULACION 229

de los fines. Kant dice en I1:67 (434) que, a menos que podamos conside-
rar que la voluntad de una persona razonable tiene la necesidad practi-
ca de legislar universalmente, esa persona no podra ser concebida como
un fin en si misma. Esto lo repite en I1:77 (437-438), 78 (438-439).

En I1:71 (435-436), Kant afirma que lo que explica el supremo pres-
tigio del valor de una buena voluntad, o como dice aqui, «de los senti-
mientos morales buenos o de la virtud», es precisamente que nos capa-
cita para participar en la legislacién universal: es esto lo que nos hace
aptos para ser miembros de un posible dominio de los fines. Al final de
11:71 (435-436) dice: «La autonomia es, pues, el fundamento de la digni-
dad de la naturaleza humana y de toda naturaleza razonable y racional».

Asi, el fundamento de la dignidad es la capacidad de legislar univer-
salmente y de obrar segtin el principio de autonomia. Esta autonomia
refleja la autonomia (o la supremacia) de la razén pura practica.

4. De este modo, es en virtud de la capacidad de tener una buena vo-
luntad por lo que cada persona tiene dignidad. Esto no significa que to-
dis las personas tengan igual valor ni que sean, por tanto, iguales en este
sentido, pues no hay ninguna medida de la dignidad. Antes bien, todas
tienen dignidad, y esta dignidad tiene la fuerza de incluir a todas las per-
sonas como miembros de un posible dominio de los fines. También libra
al valor de las personas de toda comparacién con los valores relativos y
subordinados de las cosas (I1:48 [428]).

Tampoco necesitamos dar un significado a las comparaciones en
punto a dignidad entre las diferentes personas: estando todos incluidos
como personas razonables y racionales en un posible dominio de los fi-
nes, todas las cuestiones que surjan sobre cémo comportarnos con las
personas quedan establecidas por la ley moral (cuyo contenido nos lo es-
pecifica el procedimiento-IC). Ahora bien, en la aplicacién de dicho pro-
cedimiento, el peso que debemos dar al valor absoluto de una buena vo-
luntad no ocupa un lugar especial. El peso le viene dado por el deber
amplio de promover nuestra perfeccién moral y por el deber de no po-
ner obstaculos a la promocién de la perfeccién moral de los demas. Lo
que pretendemos al deliberar es satisfacer las exigencias que el impera-
tivo categdrico nos impone. El valor absoluto de una buena voluntad no
ha de considerarse, al modo de una concepcién teleolégica, como el va-
lor supremo que hay que maximizar.

Esto no disminuye en lo mas minimo el papel fundamental que de-
sempeiha el valor absoluto de la buena voluntad. Significa tan sélo que
hemos de entender su importancia de una manera especial. No es un va-
lor supremo que haya de ser buscado por encima de cualquier otra cosa.
Esta mas bien a nuestras espaldas y cumple dos funciones: primera, ex-
presa la concepcién de Kant de la dignidad de las personas como seres



230 KANT

capaces de buena voluntad e identifica a aquellas a las que se aplica la
ley moral y a las que debemos considerar como miembros de un domi-
nio de los fines. La capacidad de poseer una buena voluntad define a la
aristocracia de la humanidad. La segunda funcién, segtin discutimos en
Kant I, es que es central para su idea del sentido de la vida humana y aun
de la misma creacién. Sefiala uno de los aspectos religiosos de su doc-
trina moral.

§5. COMO ACERCAR LA LEY MORAL A LA INTUICION

1. Al final de nuestra discusién de la critica de Hume al intuicionis-
mo racional de Clarke, hablé de la aparente incapacidad de la concep-
cién de Clarke de explicar convincentemente cémo la adecuacién de las
cosas se conecta con las metas y los propésitos tltimos de la vida huma-
na y con nuestra psicologia moral en general. Dicho de otra forma, en
vistatdel papel central de los valores morales en nuestra vida, ;cémo ex-
plican estas adecuaciones su importancia? No dijimos que Clarke no pu-
diera dar una respuesta; dijimos sé6lo que no parecia darla.

Por el contrario, cuando concluimos la discusién de Hume, observa-
mos que él si que intentaba responder a la cuestién aniloga que surgia a
propdésito de su doctrina del sentido moral. Respondia diciendo que su
doctrina es reflexivamente estable, esto es, cuando entendemos las bases
de nuestro sentido moral —cémo se conecta con la simpatia y las pro-
pensiones de nuestra naturaleza, y con el contenido de nuestros juicios
morales—, confirmamos que se deriva de una fuente noble y generosa.
Esta autocomprensién, piensa Hume, hace mas sélido nuestro caracter
moral y nos revela la felicidad y la dignidad de la virtud. A su entender,
esto es una ventaja de su concepcién sobre las de Clarke y Hutcheson,
pues en estas doctrinas la adecuacion de las cosas, o el sentido moral, si-
gue siendo algo opaco que no tiene ninguna conexién inteligible con lo

- que en la vida humana es de importancia capital.

Ahora bien, podemos suponer que a Kant se le plantea una dificul-
tad similar. ¢Por qué, después de todo, habriamos de tomar mayor in-
terés en los principios de la razén pura practica, tal cual los concibe
Kant, que en la adecuacién de las cosas de Clarke? Lo que queremos en-
tonces es saber si Kant tiene una respuesta inteligible y plausible para
esta cuestién. El piensa que la tiene, y yo voy a indicar en qué parece
consistir.

2. Empezaré con algunas cuestiones preliminares. Antes discutimos
la afirmacién de Kant segtn la cual el propésito de tener diferentes for-
mulaciones del imperativo categérico era acercar a la intuicién una idea



EL IMPERATIVO CATEGORICO: LA TERCERA FORMULACION 231

de la razén.? Pero dejamos sin decidir lo que eso podia significar. Ahora
intentaré clarificar este asunto, apoyandome en lo que ya hemos dicho
sobre las tres formulaciones.

La idea de la razén a la que se refiere Kant en I1:72 (436) es, con se-
guridad, la ley moral (o, como él dice, el principio de la moralidad). Aho-
ra bien, para Kant un ideal (a diferencia de una idea de la razén) es la
concepcién de una cosa individual (un particular), determinable y aun
determinado por una idea de la razén (KR B596). La humanidad es una
idea de la razén, y una concepcion de un ser humano perfecto, determi-
nado por dicha idea, es un ideal, si bien semejante ser humano ideal
existe, por supuesto, sélo en el pensamiento.

Asi, pues, Kant dice que el sabio estoico es un ideal de hombre en
completa conformidad con la idea de la sabiduria (KR B597). En 11:63
(433) indica que el dominio de los fines también es un ideal de la razén
y, como tal, lo es de un particular. Este particular es la repablica moral
formada por todas las personas razonables. Sus miembros tienen fijada
urja buena voluntad y cumplen todos sus deberes de justicia y de virtud.

Una ultima cuestion antes de que empecemos a atar cabos: una in-
tuicién es para Kant la conciencia o la experiencia de un particular, de
una cosa individual. Esta cosa puede ser bastante abstracta, como en el
caso de la intuicién pura de (el tinico) espacio y de (el inico) tiempo en
el que se ordena nuestra experiencia de los objetos y de nosotros mismos
en nuestro mundo social. :

3. Teniendo esto en cuenta, digamos que podemos acercar la idea de
la razén (la ley moral) a la intuicién usando las tres formulaciones del
imperativo categorico para dilucidar el ideal de un dominio de los fines,
es decir, para dilucidar la concepcién de una repiiblica moral ordenada
en un enlace sistematico de fines gracias a las acciones de sus miembros en
la medida en que éstos observan las exigencias del imperativo categéri-
co. (Como siempre, suponemos que dichos miembros siguen el procedi-
miento-IC como la expresién mas conveniente de ese imperativo.) Ni
que decir tiene que esto no incorpora la idea de la razén a la intuicién,
pues ello es imposible.

Como mucho, podemos aproximarnos, en el pensamiento y en cual-
quier cosa existente, a una idea de la razén. De todas formas, la idea es
acercada a la intuicién en el sentido de que el dominio de los fines, como

2. Recordemos que hemos enunciado estas formulaciones valiéndonos de la férmula
de la ley de la naturaleza; y que distinguimos entre la ley moral, el imperativo categérico y
el procedimiento-IC como tres cosas diferentes. Tomando la f6rmula de la ley universal del
imperativo categérico como base del método estricto (11:75 [436-437]), el procedimiento-
IC, decimos, expresa este imperativo del modo mas conveniente para nosotros.



232 KANT

ideal, es la concepcién de un particular. La concepcion de dicho domi-
nio se vuelve mucho mas determinada toda vez que comprendemos los
procedimientos que informan el pensamiento de sus miembros y los di-
versos deberes y obligaciones que reconocen como vinculantes.

Todavia debemos preguntar por qué esto habria de acercar al senti-
miento una idea exigida por la ley moral. Ademas, ¢cudl es la clase de
sentimiento que tiene Kant en mente? La respuesta es similar a lo que dice
en II:9 (410-411), que ya hemos considerado. Del mismo modo que la re-
presentacioén, o un modelo, de una accién moralmente digna hecha por
consideracion inconmovible a las exigencias de la ley moral, sin mezcla
alguna de interés propio, eleva el alma y despierta en nosotros el deseo
de poder hacer otro tanto, asi también el ideal de un dominio de los fi-
nes (como concepcién de un mundo moral particular) despierta en no-
sotros el deseo de ser miembros de ese mundo. Tenemos una concepcién
de lo que significaria ser miembros de esa republica y de cémo sus
miembros se comportan los unos respecto de los otros. Por ejemplo, una
cosa'gue nos sorprende es que desean actuar, y de hecho actian, de tal
modo que pueden justificarse mutuamente sus acciones. (Segin vimos
la dltima vez, esto es una consecuencia de la segunda formulacién.)

4, Segin esta iﬁterpretaci(’)n, pues, el pensamiento de Kant es el si-
guiente: las tres formulaciones trabajan conjuntamente para proporcio-
nar los conceptos y principios necesarios para elaborar la concepcién de
un dominio de los fines. Ahora esta concepcién empieza a ser lo bastan-
te completa como para que podamos formarnos una concepcién de no-
sotros mismos como miembros de dicho mundo, y esa concepciéon mas
determinada de una sociedad posible remueve nuestra sensibilidad mo-
ral mucho mas profundamente que el imperativo categérico por si solo
en su primera formulacién. Los principios de la razén practica han que-
dado ahora enlazados para encajar en una concepcién de un dominio de
los fines que incluye una concepcién de nosotros mismos como miems-
bros del mismo. El entender estas concepciones hace posible el deseo
dependiente de concepciones de ser tal persona. Porque ahora tenemos
una concepcién de nuestras relaciones con los demas asi como de noso-
tros mismos como auténomos y de todos como seres con igual estatus
arraigado en nuestra razén pura practica y en nuestra sensibilidad mo-
ral. Este estatus viene expresado por la idea de la aristocracia de la hu-
manidad. Promover este autoconocimiento como el fundamento de di-
cho deseo dependiente de concepciones es una de las aspiraciones de la
filosofia moral (1:20-22 [403-405]).

Hay, pues, tres formas en que podemos usar lo de acercar la ley moral
como idea de la razén a la intuicién. Podemos dar tres formulaciones del
procedimiento-IC; podemos usar estas formulaciones y las exigencias que



EL IMPERATIVO CATEGORICO: LA TERCERA FORMULACION 233

imponen para determinar ¢6mo se comportan los miembros de un do-
minio de los fines (como una republica moral particular) entre si; vy, fi-
nalmente, podemos presentar modelos morales, esto es, personas que ex-
hiben, en su vida y en sus acciones, en un alto grado, cuando no en el mas
alto, conductas que se realizan tinicamente por mor del deber, sin los
atractivos del placer y la gloria y frente a grandes peligros y la muerte.

Kant cree que hacer estas cosas despierta en nosotros (dadas nues-
tras facultades de la razén y nuestra sensibilidad moral) un interés puro
practico en la ley moral y sus exigencias. Como dice en la Metodologia
de la segunda Critica, es el modo en que «se pueda proporcionar a las le-
yes de la razén pura practica entrada [Eingang] en el animo del hombre
e influencia [Einfluss] sobre las maximas del mismo; es decir, como se
pueda hacer de la razén practica en el sentido objetivo razén practica
también en el sentido subjetivo» (las cursivas son de Kant) (KP 5:151).
Esto se consigue porque ahora vemos lo que para la vida humana signifi-
ca seguir a la razén pura practica: nos hacemos conscientes del conteni-
d® de su objeto practicamente necesario —el dominio de los fines—, asi
como del ideal de vida humana que expresa. El resultado es un deseo de-
pendiente de concepciones de ser miembros de dicho dominio. Que esto
es asi es un hecho de las personas en cuanto razonables y racionales y en
tanto que animan a un cuerpo humano.

§6. (CUAL ES LA ANALOGIA?

1. Finalmente, ¢en qué analogia piensa Kant en 11:72 (436) cuando
habla de acercar una idea de la razén a la intuicién de acuerdo con cier-
ta analogia? Una analogia es, sin duda, considerar un precepto moral
como una ley de la naturaleza en la primera formulacién del procedi-
miento-IC. Pero él se refiere a una analogia de mayor alcance en varios
lugares (I1:57 [431-432]; 72 [436]; 76 [437]; 78 [438-439]) y también en
otras obras. En la segunda Critica la encontramos enunciada de forma
particularmente completa.

Vimos que en el procedimiento-IC, en los pasos 3) y 4), se supone que
todas las personas en el mundo social ajustado obran conforme al precep-
to general del paso 2) como si fuera una ley de la naturaleza. Ahora bien, en
cuanto consideramos a la ley moral como una totalidad de dichos precep-
tos (en consonancia con la variante de la tercera formulacién que llama-
mos la de la determinacion integral), vemos por qué Kant dice en KP 5:43:

Esta ley (la ley moral) debe proporcionar al mundo de los sentidos,
como naturaleza sensible (en lo que concierne a los seres racionales), la -



234 KANT

forma de un mundo del entendimiento [...] sin romper, sin embargo, el
mecanismo de aquélla [la naturaleza sensible]. Ahora bien, naturaleza, en
el sentido mas general, es la existencia de las cosas bajo leyes. La natura-
leza sensible [de seres razonables en la naturaleza] [...] es la existencia de
los mismos bajo leyes empiricamente condicionadas. [...] La naturaleza
suprasensible de esos mismos seres es [...] su existencia, segin leyes que
son independientes de toda condicién empirica, y por consiguiente, perte-
necen a la autonomia de la razén pura.

2. Quiza sea ésta la analogia. En la ciencia perseguimos el ideal de
unificacién del conocimiento del entendimiento mediante la idea regu-
lativa de la unidad sistematica. Al hacerlo, asumimos que la naturaleza
estid ordenada como si fuera el resultado de la razén pura realizando en
el mundo la mas alta unidad sistematica (KR B670-696). De similar ma-
nera, ordenamos nuestro mundo social obrando segiin preceptos mora-
les validos como si éstos fueran leyes de la naturaleza. En este caso, es
nuestra razén pura practica la que ordena el mundo social al introducir
un enflace sistematico en un todo de los fines. Al dar a nuestro mundo so-
cial la forma de un mundo del entendimiento, se acercan los principios
de la razén pura préctica al sentimiento y se les da acceso a nuestra sen-
sibilidad moral. Ahora tomamos un interés practico puro en esos princi-
pios, lo que les otorga una influencia sobre nuestras maximas.

Finalmente, advirtamos el contraste fundamental que establece Kant
unos parrafos mas adelante (KP 5:44) eritre un orden de la naturaleza se-
gin leyes naturales y un orden de la naturaleza con la forma de un mun-
do del entendimiento. Es el siguiente: ~

Asi, pues, la diferencia entre las leyes de una naturaleza a la cual esta
sometida la voluntad y las de una naturaleza que esta sometida a una vo-
luntad (en consideracién de aquello que tiene relacién con sus libres ac-
ciones) descansa en que, en aquélla, los objetos tienen que ser causa de las
representaciones que determinan la voluntad, pero en ésta la voluntad
debe ser causa de los objetos, de tal modo que la causalidad de esta causa
tiene su fundamento de determinacién exclusivamente en la facultad pura
de la razén, que por eso puede ser llamada también razén pura practica.

Volveremos sobre estas cuestiones mas adelante, ya que el contraste que
establece aqui Kant esta relacionado con una diferencia fundamental entre
la razoén teérica, que se ocupa del conocimiento de los objetos dados, y la ra-
z6n pura practica, que se ocupa de la produccién de los objetos de acuerdo
con una concepcién de dichos objetos (KP 5:15, 16, 63-65, 89 y sig.).*

* Antes de proseguir, el lector deberia tener en consideracién las dos lecciones sobre
Leibniz. (N. de la comp.)



KANT V

LA PRIMACIA DE LO JUSTO Y EL OBJETO DE LA LEY MORAL*

§1. INTRODUCCION

1. Hoy, tras nuestra breve ojeada a Leibniz en las dos lecciones pre-
cedentes, volvemos a Kant. En la discusién sobre Leibniz, me centré en
dos cuestiones principales: primero, su perfeccionismo metafisico y, se-
gundo, su concepcién de la libertad tal como queda establecida en su
t%oria de la verdad como predicado contenido en el sujeto. Sobre estos
dos asuntos, como veremos, Kant tiene visiones harto diferentes. Las di-
ferencias de Kant con respecto al perfeccionismo metafisico se tornaran
evidentes hoy yel proximo dia, cuando consideremos la primacia de lo
justo y lo que yo denominaré el constructivismo moral de Kant. Estos
términos no son convencionales a la hora de describir la doctrina de
Kant, mas espero que iran quedando claros a medida que avancemos.

Recordemos algunos extremos sobre cémo habia que entender el
procedimiento-IC. Podemos verlo como el intento de Kant de formular
una representacion procedimental de todos los criterios relevantes para
guiar nuestro razonamiento moral si dicho razonamiento ha de ser vali-
do y sélido. Ese procedimiento representa, de forma procedimental, to-
das las exigencias de la razén practica, no de la teérica. Dicho muy bre-
vemente, la razén practica tiene que ver con la produccién de objetos de
acuerdo con una concepcién de dichos objetos, mientras que la razén
tedrica tiene que ver con el conocimiento de objetos dados (KP 5:14 y
sig., 65 y sig., 89 y sig.). La razén practica presupone a la razén teérica
en el sentido de que el procedimiento-IC da por sentado un trasfondo ya
establecido de creencias y conocimientos comunes sobre el mundo. Asi, -
al decidir en el paso 1) si una méxima es racional, y al evaluar en el paso
4) los mundos sociales ajustados, se les supone a los agentes un conoci-
miento considerable, un conocimiento que es publico y mutuamente
compartido. O, al menos, eso es lo que yo he asumido.

* Antes de proseguir, el lector deberia tener en consideracion las dos lecciones sobre
Leibniz. La discusién que sigue presupone cierta familiaridad con ellas. (N. de la comp.) -



236 KANT

2 Ahora bien, no deberiamos pensar que el procedimiento-1C es un
modelo de un supuesto proceso de razonamiento que hacemos cons-
ciente y explicitamente cada vez que surgen cuestiones morales. A mi
juicio, lo que dice Kant (véase Gr 1:20-22 [403-405], por ejemplo) es que
nuestro razonamiento moral (cuando es valido y sélido) satisface las exi-
gencias del procedimiento sin ser consciente y explicitamente guiado
por él. En la vida cotidiana, la gente no tiene un conocimiento explicito
de dichas exigencias; ni necesita conocerlas para razonar correctamen-
te. El objetivo de Kant no es ensenarnos lo que es justo e injusto: eso ya
lo sabemos. Antes al contrario, considera que el valor de la comprensién
filosofica de la ley moral consiste en asegurar con mayor firmeza que la
aceptemos, revelandonos cémo arraiga en nuestra personalidad;-per-
sonalidad que es auténoma y tiene facultades morales que nos hacen
miembros legisladores libres e iguales de un posible dominio de los fi-
nes. Conjeturé en la primera leccién sobre Kant (§2.4) que él también
queria hallar una forma de reflexién moral que pudiera ser usada razo-
nablemente para calibrar la pureza de nuestros motivos, y asumo que, a
su entender, el procedimiento-IC es una forma de hacerlo. Este objetivo,
sugeria yo, estaba conectado con su pietismo. Presumiblemente, una de
las virtudes del precedimiento-IC es que no alienta la obsesiva preocu-
pacién por la pureza que Kant encontraba ofensiva en el pietismo del
Fridericianum.

As{ entendido, entonces, el procedimiento-IC no pretende ensenar-
nos lo que es justo e injusto mas de lo que el Begriffsschrift de Frege pre-
tende ensefiarnos cémo razonar con los conceptos «si-entonces», «y», y
«no», o «algunos» y «todos». También aqui sabemos ya cémo hacer eso.
Pero, en cambio, la teoria de la cuantificacién junto con la légica de se-
gundo orden y la teorfa de conjuntos (incluida la teoria de la prueba y de
modelos) nos permite descubrir cosas sobre la matematica y sobre la na-
turaleza del conocimiento matematico. El teorema de Godel es un ejem-
plo obvio. Lo que Frege, en su caso, queria mostrar era que Kant, aun-
que tenia razén al pensar que la geometria es sintética a priori, estaba
equivocado al pensar lo mismo de la aritmética. Frege queria mostrar
que las verdades de la aritmética no dependen de la forma de la intui-
cion sensible sino que son derivables de la 16gica y de las definiciones sin
mas, y que son, en ese sentido, analiticas.

De modo andlogo, como ya he dicho, yo creo que Kant consideraba
que el valor de poseer una representacién procedimental de la ley moral
radica en lo que revela sobre dicha ley y sobre nosotros; en particular, lo
que revela sobre nuestras personas, nuestra libertad y nuestro estatus en
el mundo. Prepara el camino para un tipo de autoconocimiento que sélo
la reflexion filoséfica sobre la ley moral y sus raices en nuestras perso-



LA PRIMACIA DE LO JUSTO Y EL OBJETO DE LA LEY MORAL 237

nas puede iluminar. Sea como fuere, ésta sera la idea que me guie a par-
tir de ahora. Asi, el tratamiento que haré de las cuestiones de la prima-
cia de lo justo y el constructivismo moral, del hecho de la razén y la ley
moral como ley de la libertad, y de otras cuestiones también, tendra
como referencia los rasgos del procedimiento-IC anteriormente expues-
to. Esos rasgos nos ayudaran a explicar como entiende Kant estas gran-
des cuestiones.

§2. LAS TRES PRIMERAS DE LAS SEIS CONCEPCIONES DEL BIEN

1. A fin de explicar la primacia de lo justo y el dominio de los fines
como el objeto a priori de la ley moral, primero distinguiré seis concep-
ciones del bien en la doctrina de Kant. Estas concepciones estan cons-
truidas en una secuencia, una detras de otra, cada una de ellas derivada
de la precedente. Esta secuencia puede presentarse haciendo referencia

| procedimiento-IC, ya que cada concepcién desempeiia una funcién en
conexién con uno de sus cuatro pasos. Determinar estas funciones es
una forma instructiva de ordenar tales concepciones y clarificar las re-
laciones entre ellas.

También nos permite entender lo que queremos decir al llamar al do-
minio de los fines el objeto necesario de una voluntad determinada por
la ley moral, asi como qué significa decir de este dominio que es un ob-
jeto dado a priori a dicha voluntad pura. Dice Kant (KP 5:4): «Las ideas
de Dios y de la inmortalidad no son [...] condiciones de la ley moral, sino
s6lo condiciones del objeto necesario de una voluntad determinada por
esa ley [...]; asi pues, de esas ideas también podemos afirmar que no co-
nocemos ni penetramos, no digo tan soélo la realidad, sino ni siquiera la
posibilidad. Pero, sin embargo, son ellas las condiciones de la aplicacién
de la voluntad, moralmente determinada, a su objeto que le es dado a
priori (el supremo bien)».

Aqui llama Kant bien supremo a este objeto a priori. En este punto
hay una complicacién que, por el momento, resolveré de forma algo ar-
bitraria. Para nuestros propdsitos aqui, consideraré que este objeto a
priori es el dominio de los fines tal como aparece en la Fundamentacion,
de tal modo que la concepcién de este dominio y la de su realizacién
(parcial) estan entre las concepciones del bien que hay que examinar.
Dejo de lado lo que Kant denomina bien supremo en el pasaje citado
hasta que lleguemos a los postulados de la fe practica, conforme apare-
cen en la dialéctica de la segunda Critica (y en otros sitios). Yo creo-que
el dominio de los fines como objeto a priori de la ley moral y el bien su-
premo son concepciones harto distintas con funciones diferentes en el



238 KANT

pensamiento de Kant. Pero las diferencias entre ellos plantean dificiles
cuestiones de interpretacién; mas adelante explicaré por qué les doy el
tratamiento que les doy.

2. La primera de las tres primeras concepciones del bien viene dada
por lo que podemos llamar «razén empirica practica irrestricta». Este
nombre indica el hecho de que no hay restricciones sobre la informa-
cién a disposicién de agentes sinceros y racionales tanto para formar sus
concepciones de la felicidad como para formular sus méaximas particu-
lares: todos los particulares relevantes sobre sus deseos, habilidades y si-
tuaciones, asi como las alternativas disponibles, se suponen conocidos.

~Ahora bien, esta primera concepcién del bien es una concepcién de
la felicidad que esta organizada por el (y no.por.un particular) imperati-
vo hipotético. Esta concepcién puede estar conectada con el paso 1) del
procedimiento-IC, pues hemos asumido que la maxima en este paso es
la maxima de agentes racionales y sinceros. Suponemos ademas que un
agente racional tiene en cada momento una concepcién racional de la
felicidad. Asi pues, la maxima satisface los diversos principios de la de-
libéracién racional que caracterizan al imperativo hipotético. Llamemos
a estos principios «lo racional».

Subrayo la distincién entre el imperativo hipotético, considerado
como una familia de principios de deliberacién racional, y los impe-
rativos hipotéticos particulares, los cuales son racionales cuando satis-
facen esos principios dadas las circunstancias y los intereses del agen-
te. ‘Entre los principios de la deliberacién racional estan: adoptar los
medios mas eficaces para los propios fines; elegir la alternativa con ma-
yores probabilidades de éxito; perseguir el fin mas inclusivo (asumien-
do que cada principio tiene una clausula ceteris paribus adecuada). Esta
distincién es parecida a la que antes hicimos entre el imperativo cate-
goérico, como un imperativo que incluye todos los criterios relevantes de
la razén pura practica, y la totalidad de imperativos categéricos parti-
culares (preceptos generalizados en el paso 2)) que superan la prueba
del procedimiento-I1C.

3. La segunda concepcion del bien es la de la satistaccién de lo que
yvo he llamado «verdaderas necesidades humanas». Yo creo (como dije
en Kant II) que en el paso cuarto del procedimiento-IC necesitamos al-
guna idea semejante para dar contenido a la voluntad del agente consi-
derado como razonable y racional. De lo contrario, el agente que aplica
el procedimiento no puede comparar los mundos sociales ajustados em-
parejados con diferentes maximas. Habria que decir que también puede
servir alguna otra concepcién ademas de la de las verdaderas necesida-
des humanas, o que incluso seria mejor. La cuestién es que el pensa-
miento de Kant parece exigir aqui alguna enmienda.



LA PRIMACIA DE LO JUSTO Y EL OBJETO DE LA LEY MORAL 239

En principio, podriamos pensar que la comparaciéon de los mundos
sociales ajustados puede hacerse sobre la base de la concepcién de la
felicidad que tiene el agente. Pero, aun si el agente sabe cual es esa
concepcion, sigue habiendo una seria dificuliad, pues Kant supone que
los diferentes agentes tienen diferentes concepciones de la felicidad. A
su entender, la felicidad es un ideal, no de la razén, sino de la imagi-
nacién (Gr 1I:25 [417-419]), por lo cual nuestra concepcién de la felici-
dad depende de las contingencias de nuestra vida y de los modos par-
ticulares de pensar y sentir que desarrollamos conforme nos hacemos
adultos. De este modo, si se usan las concepciones de la felicidad para
juzgar los mundos sociales en el paso 4), entonces el que una maxima
supere el procedimiento-IC dependera de la persona particular que Io
aplica.

Ahora bien, es probable que esa dependencia amenace al pensa-
miento de Kant. Porque si el que sigamos el procedimiento-IC no con-
duce al menos a un acuerdo aproximado sobre qué maximas superan el
procedimiento cuando lo aplicamos inteligente y escrupulosamente par-
tiendo de la misma informacién, entonces la ley moral carece de conte-
nido objetivo, donde por contenido objetivo hemos de entender lo si-
guiente. Recordemos que una méaxima que es racional para un agente
particular es valida para ese sujeto (agente), con lo que es subjetivamen-
te valida; mientras que un precepto moral (en el paso 2)) que supera el
procedimiento-IC es valido para todos los agentes razonables y raciona-
les, con lo que es objetivamente valido. Asi pues, decir que la ley moral
tiene contenido objetivo no es mas que decir que tiene un contenido es-
pecificado por los preceptos morales que son aproximadamente los mis-
mos para todos los agentes razonables y racionales (y sinceros), y publi-
camente reconocibles (aunque quiza no reconocidos ahora) por estar
basados en razones suficientes.

Obsérvese que esta segunda concepcién del bien basada en las ver-
daderas necesidades humanas es una concepcion especial expresamen-
te disefiada para ser usada en el paso 4) del procedimiento-1C. Esta for-
mulada para satisfacer una necesidad de la razén,' a saber, la necesidad
de que la ley moral tenga suficiente contenido objetivo. Céigase en la
cuenta de que esta concepcién, a diferencia de la primera, es restringi-
da, esto es, incorpora las restricciones sobre la informacién a que estan
sometidos los agentes en el paso 4).

1. Kant se refiere a la idea de una necesidad de la razén en KP 5:4 y sig., 125 y sig., 141-
146, y en 142n. y 143n. Véase también «Orientation in Thought», 8:136-142, en Political
Writings, trad. de H. B. Nisbet, Cambridge, Cambridge University Press, 1991, pags. 240-
245. Mas adelante volveremos sobre esta idea. .



240 KANT

4. La tercera concepcién del bien es el bien como satisfaccion en la
vida cotidiana de (lo que Kant llama) fines permisibles (MdS 6:389), esto
es, fines que respetan los limites de la ley moral. Como vimos en Kant
I11, son estos fines solos los que definen la felicidad de los demas, felici-
dad que debemos promover mediante los deberes de virtud. De este
modo, debemos revisar, abandonar o reprimir los deseos e inclinaciones
que nos suscitan maximas racionales y sinceras en el paso 1) y que son
rechazadas por el procedimiento-IC. No debemos equilibrar la fuerza e
importancia que para nosotros tienen nuestros deseos naturales con la
fuerza e importancia que para nosotros tiene el interés puro practico
que tomamos en obrar segun la ley moral (para este interés, véase Gr
“1I:14n. [413]). La primacia de lo justo excluye enteramente dicho equili-
brio, tal como discutiremos un poco mas adelante.

Cuando quiera, pues, que nuestra maxima es rechazada, debemos
reconsiderar el curso de accién que nos proponiamos llevar a cabo, ya
que en este caso es rechazada la pretension de satisfacer los deseos en
cues§ion. En este punto, es claro el contraste con una doctrina moral te-
leolégica como el utilitarismo, pues para Kant la concepcion de los fi-
nes permisibles presupone que la ley moral y los principios de la razén
pura practica estafi ya operativos. Por otro lado, el utilitarismo cléasico
arranca de una concepcién del bien, como el placer o la felicidad o la sa-
tisfaccién del deseo, las preferencias o los intereses; y puede imponer
también la condicién de que estos deseos, preferencias o intereses sean
racionales. (Deseos, preferencias e intereses no son la misma cosa, pero
no entraré en ello.) La cuestién es que en una doctrina teleolégica se
propone una concepcion del bien que es anterior a, e independiente de,
lo justo (o de la ley moral); asi, por ejemplo, el utilitarismo define lo jus-
to como la maximizacién del bien (entendido como felicidad, ponga-
mos por caso, o como satisfaccién de las preferencias racionales), y el
valor moral del caracter depende de que, digamos, nos lleve con garan-
tias a hacer lo que es justo.? ,

En cambio, en la doctrina de Kant, la racionalidad irrestricta, o lo ra-
cional, esta determinado por, y absolutamente subordinado a, un pro-
cedimiento que incorpora las constricciones del procedimiento-IC, o lo
que yo llamaré «lo razonable». Este procedimiento es el que especifica
las concepciones admisibles del bien y sus fines permisibles.

2. Aqui hay muchas posibilidades. Una de ellas es la teoria de Sidgwick (Methods of
Ethics, Libro I11, cap. 12) segun la cual el valor moral viene determinado por la utilidad
marginal de la prictica de alabar o censurar ciertos rasgos del caracter.



LA PRIMACIA DE LO JUSTO Y EL OBJETO DE LA LEY MORAL 241

§3 LLAS SEGUNDAS TRES CONCEPCIONES DEL BIEN

1. La primera de las tres concepciones restantes del bien es la con-
cepcién de la buena voluntad. Esta es la concepcién kantiana del valor
moral: una voluntad enteramente buena es el bien supremo (aunque
no el completo) de las personas y sus caracteres en cuanto razonables
y racionales. Este bien consiste en un deseo de orden superior, firme y
resuelto, o, por utilizar el término de Kant, un interés puro practico
que nos hace tomar un interés en obrar segin el deber (Gr II:14n.
[(413]).

Aqui podemos hacer una distincién: tenemos verdadera pureza de
voluntad cuando siempre podemos obrar como lo exige el deber por in-
terés puro practico, por mucho que el cumplir con nuestro deber se
oponga a nuestros deseos e inclinaciones naturales (KP 5:155 y sig., 159
y sig.). En este caso, el interés puro practico es siempre lo bastante fuer-
te por si mismo como para asegurar que obramos movidos por (y no
$6lo de acuerdo con) las demandas del deber incluso en situaciones ex-
tremas: por ejemplo, cuando somos amenazados de muerte por el prin-
cipe si no levantamos falso testimonio contra un hombre honrado. Te-
nemos una bu®na voluntad cuando hacemos todo lo que esta en nuestra
mano por llegar a ser alguien con una voluntad pura, esto es, alguien
que siempre puede obrar, en cuestiones de deber, movido por un interés
puro practico. Podemos tener una buena voluntad, asi definida, aunque
no lleguemos a conseguir una voluntad pura.’

Kant sostiene, pues, que los otros intereses e inclinaciones, cuando
también nos mueven a hacer lo que el deber exige, no menoscaban el va-
lor moral de nuestra accién o la pureza de nuestro caracter siempre que
se cumplan dos condiciones. Estas son:

i) gue cuando se trata de cuestiones de deber, decidamos el caso en-
teramente por consideracion al deber, dejando a un lado todas las razo-
nes de interés e inclinacion;

ii) que nuestro interés puro practico en obrar por consideracién al
deber sea lo bastante fuerte por si mismo como para asegurar que hace-
mos lo que debemos. Sélo cuando nuestro interés puro practico no es lo
bastante fuerte como para asegurar eso, y se necesitan esos otros mo-
tivos para que obremos adecuadamente, no llega nuestra voluntad, o
nuestro caracter moral, a ser enteramente buena.

3. Véase también «Theory and Practice, Pt. I», 8:284 y sig. (Nisbet: 69 y sig.) (trad
cast.: Teoria y prdctica, Madrid, Tecnos, 1986).



242 KANT

A este respecto cbserva Kant que acaso necesitemos el apoyo de lo
gue llama libre simpatia por las acciones segiin principios morales (MdS
6:457). Aunque, por supuesto, esta libre simpatia no es un defecto —an-
tes bien, hemos de cultivarla—, necesitarla para obrar rectamente mues-
tra una falta de pureza en nuestro caracter, lo cual es un defecto. Esto se
debe en parte a que no podemos contar siempre con el apoyo del senti-
miento de libre simpatia para hacer lo que debemos; por ello, el que nos
comportemos como debemos depende, al menos en cierto grado, del
azar. Esto muestra que no hemos alcanzado todavia la libertad de la cual
SOMOoSs capaces.

De Kant 1:§7, recordemos los dos papeles que desempenaba el con-

-cépto'débuena voluntad en la doctrina de Kant: primero, como un valor
absoluto e incomparable cuya realizacién da sentido a la vida humana y
hace de la humanidad el fin final de la creacién (KU §84 y la nota a pie
de pagina); y, segundo, como un valor tal que el que tengamos facultades de
la razén y sensibilidad moral para realizar una buena voluntad es la con-
diciérde que seamos miembros de un posible dominio de los fines y se-
fiala el ambito de aplicacién de la ley moral

2. La siguiente concepcién del bien es el bien como el objeto de la ley
moral, que considerd que viene dada por el ideal de un dominio de los fi-
nes, tal cual se analizé dicho ideal en Kant IV. Este objeto ideal no es
mas que la concepcién del mundo social que surgiria (al menos bajo
condiciones razonablemente favorables) si todos siguiéramos la totali-
dad de preceptos que resultan de la correcta aplicacién del procedi-
miento-IC. .

Como se dijo antes, a veces Kant se refiere al dominio de los fines
como el objeto necesario de una voluntad que es determinada por la
ley moral o, alternativamente, como un objeto que es dado a priori a
una voluntad determinada por dicha ley (KP 5:4). Lo que, a mi enten-
der, quiere decir Kant aqui es que el dominio de los fines es un objeto
(ideal) —un mundo social— cuyas constitucién y regulacién morales
son determinadas por la totalidad de los preceptos que superan la
prueba del procedimiento-IC (cuando dichos preceptos son ajustados
y coordinados por el requisito de determinacién integral;, Gr 1I:75
[436-437]).

Dicho de otra forma, el ideal de un dominio de los fines no es un
mundo social que pueda describirse antes e independientemente de los
conceptos y principios de la razén pura practica y del procedimiento por
el que se aplican. Ese dominio no es un objeto (ideal) descriptible ya
dado —un mundo social— cuya naturaleza determina el contenido de la
ley moral. Este serfa el caso, por ejemplo, si dicha ley se entendiera
como una ley que expresa lo que debe hacerse a fin de producir una bue-



LA PRIMACIA DE LO JUSTO Y EL OBJETO DE LA LEY MORAL 243

na sociedad cuyas naturaleza e instituciones estan ya definidas antes e
independientemente de la ley moral.

3. Finalmente, esté la concepcién kantiana del bien completo. Es éste
el bien que se alcanza cuando se realiza el ideal de un dominio de los fi-
nes y cada miembro no sélo tiene una buena voluntad sino que también
ha conseguido la felicidad, en la medida en que lo permiten las condicio-
nes de la vida humana. Debemos anadir esta salvedad por cuanto el ideal
de un dominio de los fines es un ideal de la razén, y como tal no puede
ser plenamente realizado. De igual modo, la felicidad debe venir deter-
minada por la consecucién de fines que respetan las exigencias de la ley
moral y son, por lo tanto, fines permisibles. Asumo que es razonable in-
tentar aproximarse a este bien completo (asi entendido) en el mundo na-
tural, al menos bajo condiciones razonablemente favorables. Al hacerlo,
no nos convertimos en visionarios sin sentido del realismo, de lo que es
de hecho posible. Un dominio de los fines es en ese sentido un bien natu-
ral, un bien por el cual podemos razonablemente luchar por conseguir
%aunque nunca lo consigamos plenamente) en el orden de la naturaleza.

Kant afirma (como indicamos mas arriba) que en el bien completo, la
buena voluntad es el bien supremo, es decir, debemos tener una buena
voluntad si los-otros bienes que disfrutamos han de ser verdaderamente
buenos y nuestro disfrute de ellos, plenamente adecuado. Esto se aplica
en particular al bien de la felicidad, ya que Kant piensa que sélo el tener
una buena voluntad puede hacernos plenamente dignos de la felicidad.
Es éste un tema recurrente en su doctrina. Kant también cree que dos
bienes tan diferentes en su naturaleza y en sus fundamentos en nuestras
personas, como una buena voluntad y la felicidad, son inconmensura-
bles. Al decidir qué hacer, no debemos sopesarlos frente a frente; con
que s6lo mantengamos la relacién de estricta primacia del uno sobre el
otro, pueden combinarse en un bien unificado y completo. Mas adelan-
te volveremos sobre esta idea.

8§4. AuTONOMIA Y HETERONOMIA

1. Tras este recorrido por las seis concepciones del bien, considere-
mos lo que dice Kant sobre la autonomia y la heteronomia de las con-
cepciones morales (Gr 11:81-88 [441-444]; KP 5:41). Piensa que su doc-
trina es la tinica que presenta la moralidad como auténoma y no como
heterénoma. Dice Kant (Gr I1:81 [441]):

Cuando la voluntad busca la ley, que debe determinarla, en algiin otro
punto que no en la aptitud de sus maximas para su propia legislacién uni- -



244 KANT

versal y, por tanto, cuando sale de si misma a buscar esa ley en la consti-
tucién de alguno de sus objetos, entonces prodicese siempre heteronomia.
No es entonces la voluntad la que se da a si misma la ley, sino el objeto, por
su relacién con la voluntad, es el que da a ésta la ley. Esta relacién, ya des-
canse en la inclinacién, ya en representaciones de la razén [Vorstellungen
der Verniinft], no hace posibles mas que imperativos hipotéticos: «debo
hacer algo porque quiero alguna otra cosa» (las cursivas son de Kant).

Lo que aqui estad en juego para Kant es la supremacia de la razén. La
razén pura practica no puede tomar sus directrices de ningin objeto, ni
siquiera de una idea racional que se presenta como objeto a la razén.
Pensemos en las ideas racionales de lo justo y lo bueno que descansan en
la razén divina y que se préséntan como objetos a nuestra razén. Yo creo
que Kant quiere decir méas bien: «Debo hacer algo porque quiero —a
partir del interés puro practico— los principios de la razén pura practi-
ca; y no porque quiero alguna otra cosa, aunque esa otra cosa estuviera
basada en ideas racionales». (Huelga decir que no debe estar basada en
la indlinacién.)

Dicho de otra forma: la razén pura practica debe construir su propio
objeto a partir de si misma. Promover ese objeto mediante el interés
puro practico no supondra un imperativo hipotético. Por eso anade, tras
las lineas que acabamos de citar, que un imperativo categoérico «debe
hacer abstraccién de todo objeto, hasta el punto de que este objeto no
tenga sobre la voluntad el menor influjo, para que la razén practica (vo-
luntad) no sea una mera administradora de ajeno interés, sino que de-
muestre su propia autoridad imperativa como legislacién suprema» (la
cursiva es de Kant).

2. Quiza pueda expresarse el problema de esta forma: en vez de par-
tir de una concepcién del bien dada independientemente de lo justo,
partimos de una concepcién de lo justo —de la ley moral— dada por la
raz6n pura (que no empirica) practica. Establecemos entonces, a la luz
de esta concepcién (usando el procedimiento-IC), qué fines son permisi-
bles y qué preceptos morales determinan nuestros deberes de justicia y
de virtud. A partir de ellos, elaboramos los ordenamientos sociales que
son correctos y justos.

Podriamos decir que una concepcién moral no consiste en dar vuel-
tas en torno del bien como si fuera un objeto independiente, sino en tor-
no de una concepcién (formal) de lo justo (junto con una concepcién
[formal] de la buena voluntad), como algo construido por nuestra razén
pura practica y en lo que debe encajar cualquier bien permisible. O bien,
como lo expresa Kant cuando explica lo que denomina «la paradoja del
método» en una critica de la razén practica (KP 5:62 y sig.): «A saber:
que el concepto de lo bueno y lo malo tiene que ser determinado, no antes


http:deber.es

LA PRIMACIA DE LO JUSTO Y EL OBJETO DE LA LEY MORAL 245

de la ley moral (para la cual ese concepto parecia deber ser colocado como
fundamento), sino sélo (como aqui ocurre) después de la misma y por la
misma». (Kant escribe en cursivas toda esta frase.)

Kant cree que, una vez que partimos del bien como un objeto dado

previa e independientemente, la concepcién moral debe ser heter6-

noma. Es por eso por lo que, en este caso, la razén pura practica no es,
como deberia ser, su propia autoridad soberana en cuanto legisladora
suprema (que es la expresiéon que usa Kant en Gr I1:81 [441]). Heterono-
mia significa precisamente esa falta de autoridad imperativa.

Ahora bien, en la frase en cursiva de arriba, el concepto de bien y mal
deberia entenderse en sentido amplio, de tal forma que incluyera tanto
lo moralmente bueno como lo justo. Esto queda claro por la argumenta-
ci6én de Kant en la Analitica II de la segunda Critica. Asi, tan cierto es que
habra heteronomia en el perfeccionismo metafisico de Leibniz (con su
concepcién de un orden moral anterior dado a nuestra razén y por ella
conocido) como que la hay en el naturalismo psicolégico que subyace a
15 doctrina humeana de la simpatia como base de la moral. En estas doc-
trinas, lo que determina nuestra voluntad es la concepcién de un objeto
dado, no un objeto (por ejemplo, el dominio de los fines) desarrollado a
partir de los principios que se originan en nuestra razén practica.

3. Consideremos con mas detalle por qué Kant piensa que el per-
feccionismo es una forma de heteronomia (Gr I1:85 [443]). Ya que su
pensamiento estd expresado con mas amplitud en su segunda Critica
(5:41), resumo aqui su argumento. Empieza diciendo que el perfeccio-
nismo se basa en la razén porque la perfeccién, como caracter de las
cosas, s6lo puede pensarse o conocerse mediante la razén. Los concep-
tos de perfeccién los divide Kant en teéricos y practicos: la perfeccién
teérica no es mas que la perfeccion de cada cosa en su especie (perfec-
cién trascendental) o la perfeccién de una cosa sola como cosa en ge-
neral (perfeccién metafisica). Estas formas de perfeccién, piensa Kant,
son irrelevantes para la razén pura préactica, por le que se vuelve hacia
la perfeccién practica.

Ahora bien, para Kant, el concepto de perfeccién en su sentido prac-
tico no es mas que el encaje o la adecuacién de una cosa a todas las cla-
ses de fines. Asi, la perfeccién caracteristica de los seres humanos es el
desarrollo de habilidades y talentos disciplinados que nos capacitan
para realizar nuestros fines (apropiados). La perfeccién suprema en la
sustancia (esto es, en Dios), cuando se la contempla desde un punto de
vista practico, es la suficiencia de Dios (a la vista de la omnisciencia y
ommnipotencia de Dios) ante todos los fines en general. Para Kant, la di-
ficultad con el perfeccionismo como doctrina moral es evidente: sélo

cuando los fines estan ya dados puede el concepto de perfeccién ayudar -



246 KANT

a determinar la voluntad.‘En ause?ncia de un criterio previc? sobre fines
apropiados, el perfeccionismo es indeterminado o, como dice Kant (en
Cr 11:85 [443]), vacio e indefinido. Dado que deben encontrarse los fines
para completar el perfeccionismo, éste resulta ser, después de todo, una
variante del principio de felicidad, con lo que cae en la heteronomia.

4. Hay dos razones por las que esta critica del perfeccionismo no al-
canza a exhibir toda la fuerza de la doctrina kantiana de la autonomia.
La primera es que da a entender que el fallo del perfeccionismo es que
es vacio o indeterminado, es decir, que presupone ciertos fines dados.
Esto sugiere que, si los fines requeridos fueran dados por un objeto es-
pecificado por una idea racional de un orden moral previo, entonces
Kant no tendria objecion alguna. Pero no es el caso. Siempre que el ob-
jeto es previo a la razén practica misma, y especifica un contenido o un
fin que ha de ser promovido mediante sus principios, Kant dice que sur-
ge la heteronomia.

Esta idea debe ser entendida en toda su extension. Dice que ni existe
ni subsiste ningiin objeto semejante, ya sea el ser supremo, ya un orden
moxzial de valores dado (como quedaria ejemplificado, digamos, por las
relaciones entre las ideas platénicas o por las ideds que descansan en la
razon divina), ya up orden de la naturaleza, ya la constitucién de la na-
turaleza humana, ya la economia psiquica de nuestros sentimientos
naturales y las leyes de la armonia de nuestras inclinaciones y necesida-
des. El sentido radical que Kant da a la autonomia es que cualquier ob-
jeto de esa indole supuestamente independiente debe ser primero juz-
gado, por asi decir, ante el tribunal de los principios con suprema
autoridad de la razén pura practica antes de que podamos sancionar su
razonabilidad. De lo contrario, nuestra razén pura practica pierde su au-
toridad imperativa como suprema legisladora.

5. Yo creo que un segundo defecto en la explicacién de Kant de por
qué el perfeccionismo es heteronomo se desprende de sus observaciones
en Gr I1:88 444, donde dice:

Ya sea que el objeto determine la voluntad [dondequiera que un objeto
de la voluntad se pone por fundamento para prescribir a la voluntad la re-
gla que la determina], como sucede en el principio de la propia felicidad,
va sea que la determine por la razén dirigida a los objetos de nuestra vo-
luntad posible en general, en el principio de la perfeccién, resulta que la
voluntad no se determina nunca a si misma inmediatamente por la repre-
sentacién de la accién, sino sélo por los motores que actian sobre la vo-
luntad en vista del efecto previsto de la accién: debo hacer algo, porque
quiero alguna otra cosa [...] resulta que quien propiamente daria la ley se-
ria la naturaleza.



LA PRIMACIA DE LO JUSTO Y EL OBJETO DE LA LEY MORAL 247

¢Por qué piensa Kant que seria la naturaleza la que daria la ley en el
caso del perfeccionismo metafisico toda vez que esta doctrina se entien-
de como una forma de intuicionismo racional? ;Por qué no podemos co-
nocer el orden dado de valores morales y, a continuacién, ser movidos
por la representacion de una cierta accién que expresa ese orden? El tex-
to da la impresién de que para Kant s6lo hay dos alternativas: o bien la
razén pura practica, como suprema legisladora ella misma, determina el
objeto de la voluntad, o bien, si la voluntad tiene un objeto, incluso un ob-
jeto especificado por ideas racionales dadas a nuestra razén, la volun-
tad es determinada por un motor que surge del efecto previsto de llevar
a cabo la accion, en cuyo caso seria la naturaleza la que legislaria. Esto
es, sin embargo, incorrecto, puesto que hay una tercera alternativa. Si
hubiéramos de actuar segun los principios de un orden moral que des-
cansara en la razén divina, razén divina que afirmaria aquellos prin-
cipios en cuanto tales como ley suprema, entonces no seria la natura-
leza sino nuestra aceptacion de las ideas racionales que descansan en
| razén de Dios lo que legislaria. Esta es justamente la posicién de
Leibniz: debemos obrar segtin estas ideas en la medida en que poda-
mos conocerlas. '

Ademas de decir que no podemos discernir esas ideas, la posicion de
Kant debe ser que, aun si pudiéramos, nuestra razén pura practica debe
ser la legisladora suprema de sus propios principios, y esta supremacia
requiere que, en el nivel mas alto, siempre debemos juzgar segtin dichos
principios. No podemos simplemente aceptar, en ese nivel, ni siquiera
ideas racionales que supuestamente descansan en la razén divina, en el
caso de que fuera posible discernirlas (Gr 1I:5 [408-409]): «El mismo
Santo del Evangelio tiene que ser comparado ante todo con nuestro ideal
de la perfeccién moral, antes de que le reconozcamos como lo que es».

Es esencial, para entender la filosofia moral de Kant, que la veamos
en oposicién tanto al intuicionismo racional de Leibniz y Clarke como a
la doctrina del sentido moral de Hutcheson y Hume. A mi entender, este
hecho no ha sido apreciado lo suficiente, y es preciso subrayarlo. Para
concluir: para Kant, pues, la razén practica construye para la voluntad
su propio objeto a partir de si misma y no se apoya en ningan orden de
valores previo y anterior. Por supuesto, la expresién «construye para la
voluntad su propio objeto a partir de si misma» no es mas que una me-
tafora, si metafora se la puede llamar. Es ademds oscura. Intentaremos
someterla a control la préxima vez, cuando analicemos el constructivis-
mo de Kant. Yo pienso que se le puede dar un sentido razonablemente
claro, y eso es lo que intentaré hacer.



248 KANT

§5. LA PRIMACIA DE LO JUSTO

1. El esbozo anterior de las seis concepciones del bien en la doctrina
de Kant indica cémo se alzan o construyen en una secuencia ordenada,
una detras de la otra, de tal modo que cada concepcidn (excepto la pri-
mera) depende de las precedentes. Si contamos a la segunda (la de las
verdaderas necesidades humanas) como parte del propio procedimien-
to-IC, podemos decir que, empezando por la tercera (la de los fines per-
misibles), las restantes concepciones presuponen una concepcion ya
dada de lo justo. Esta concepcién es representada por el procedimien-
to-IC como una concepcioén que formula en forma procedimental las
exigencias de la ley moral tal como se aplican (mediante dicho proce-
dimiento) a las condiciones de la vida humana. Sélo la primera concep-
cién del bien es enteramente independiente de la ley moral, pues es lo
racional sin restriccién.

La secuencia de concepciones, empezando por la segunda, ejemplifi-
ca lajprimacia de la razén pura practica sobre la razén empirica practica
y expone la distintiva estructura deontolégica y constructivista de la
doctrina de Kant. Una de las formas en las que se muestra la unidad de
la razén practica e§ en cémo lo razonable enmarca a lo racional y lo li-
mita absolutamente. A continuacién procederemos, paso a paso, hasta
generar las diferentes concepciones del bien, y obtendremos las concep-
ciones de la buena voluntad y del ideal de un bien integral como un do-
minio (parcialmente) logrado de los fines. Es claro el contraste entre la
estructura deontolégica y constructivista de la doctrina de Kant y la es-
tructura lineal de una doctrina teleolégica que arranca de una concep-
cién independiente del bien.

2. Debemos entender con todo cuidado el significado de la primacia
de lo justo. No significa que la doctrina moral de Kant no incluya nin-
guna concepcién del bien, ni que las concepciones usadas se deduzcan
de algin modo de un concepto previamente especificado de lo justo.
Como mejor puede entenderse cémo se llega a las seis concepciones es a
través del procedimiento-IC y viendo cémo se conectan las seis concep-
ciones con el modo en que es aplicado.

Un aspecto importante de la primacia de lo justo es éste: lo justo y lo
bueno son complementarios; la primacia de lo justo no niega tal cosa.
Ninguna doctrina moral puede prescindir de una o mas concepciones
del bien, y una concepcién aceptable de lo justo debe dejar espacio sufi-
ciente para dichas concepciones. Las diversas concepciones del bien,
siendo plenamente dignas de la devocion de los que las defienden, deben
encajar en los limites trazados por la propia concepcién de lo justo y si-
tuarse en el espacio que dichos limites abren para la consecucién de fi-



LA PRIMACIA DE LO JUSTO Y EL OBJETO DE LA LEY MORAL 249

nes permisibles. Podriamos decir: lo justo marca el limite; el bien mues-
tra el camino.

Asi pues, un dominio de los fines (parcialmente) realizado debe dejar
espacio suficiente a las formas de vida que sus miembros hallan dignas
de devocién; y Kant ciertamente piensa que su doctrina lo permite. En
lo que insiste la primacia de lo justo es en que las concepciones del bien
deben responder a ciertas constricciones previas que brotan de la razén
pura practica.

3. En la explicacién anterior de la primacia de lo justo, asumo que la
felicidad (entendida como la realizacién de fines permisibles) es de he-
cho un bien para Kant, una de las dos principales clases de valor que él
reconoce. La otra es el valor absoluto de una buena voluntad y el cultivo
de la virtud. Al decir esto, tengo presentes muchos aspectos de su doc-
trina: para él, asi, forma parte de nuestra humanidad como personas ra-
zonables y racionales en el orden de la naturaleza el que tengamos una
propension a buscar nuestra felicidad, y por ello (faltando las circuns-
tahcias especiales) no hay ningan deber de hacerlo.

El ascetismo no es parte de su doctrina: de hecho, tenemos un deber
de procurarnos lo suficiente para nosotros mismos a fin de que poda-
mos disfrutar de la vida (MdS 6:452). De nuevo, Kant conecta, por lo re-
gular, la felicidad con lo racional, con lo que el raciocinio cae bajo el im-
perativo hipotético. Kant distingue (KP 5:58-62) entre bien y mal, por un
lado, y lo agradable y desagradable, por otro, sin dudar nunca del valor
de estos ultimos (cuando respetan los limites de la ley moral).*

Ademas, considera, como dos clases de valor, el valor de las personas
(su dignidad moral) y el valor de sus estados (psicolégicos) (véanse sus
observaciones sobre el dolor del estoico [KP 5:60]); sus ejemplos de los
diferentes valores incluyen bienes de ambas clases (KP 5:60 y sig.). Asi,
aunque la felicidad (como algo que comporta la ejecucién de un plan
ordenado de fines permisibles) no es, digamos, un valor moral, es un va-
lor. En condiciones razonablemente favorables, un dominio (parcial-
mente) realizado de fines sera una republica feliz (habida cuenta de
cémo son las sociedades humanas), ya que sus miembros reconocen el
deber de promover los fines (permisibles) de los demas. La felicidad (en
la debida proporcién a la virtud) es un elemento esencial del bien supre-
mo (cuya concepcién desemperia un papel central en la doctrina kantia-
na de la fe practica).

Finalmente, mencionaré una importante afirmacién de Kant (KP
5:61) segun la cual, dado que somos personas con necesidades pertene-

4. Véase también la réplica de Kant a Garve en este punto en «Theory and Practice, Pt.
I», 8:278-284 (Nisbet: 64-68) [trad. cit.: 10-17].



250 KANT

cientes al orden de la naturaleza, nuestra razoén tiene un encargo (Auf-
trag) o cometido que no puede declinar, el de atender al interés de nues-
tra naturaleza sensible y darse méaximas practicas enderezadas a la feli-
cidad de esta vida y, en lo posible, también de una vida futura. Yo creo,
pues, que la interpretaciéon que hemos seguido es valida para las lineas
maestras del pensamiento de Kant.

Pero hay comentarios que pertenecen a lo que podemos llamar la
tensién maniquea de Kant, que cuestionan el valor de la felicidad; por
ejemplo, el comentario en Gr I1:48 (428) segtin el cual debe ser deseo
universal de todo ser racional el estar enteramente libre de inclinaciones
(véase también KP 5:118). Dejo por ahora de lado este aspecto profun-
damente turbador del pensamiento de Kant. Volveremos a €él cuando
analicemos la psicologia moral de La religion.

8§6. UNA NOTA SOBRE LAS VERDADERAS NECESIDADES HUMANAS
!

1. De las seis concepciones del bien que hemos repasado, todas ex-
cepto la de las verdaderas necesidades humanas se encuentran bastante
facil y claramente, si no expresamente afirmadas, en el texto. La dificul-
tad con la concepcién de las verdaderas necesidades humanas es que,
aunque la expresién aparece en el texto, no aparece el problema que esta
concepcién aborda, a saber: el problema de c6mo el agente en el paso 4)
ha de evaluar los mundos sociales ajustados alternativos. Kant no lo dis-
cute de la misma forma en que lo hemos considerado nosotros, asi que
parece que es poco lo que tenemos que nos sirva de guia.

Por si esto no dificultara ya bastante las cosas, tenemos también el
hecho de que el significado de la expresién «verdaderas necesidades hu-
manas» no es muy exacto y no puede deducirse de los pocos lugares en
los que Kant la usa. A la vista de todo esto, ofrezco la concepcién de las
verdaderas necesidades humanas con alguna dubitacién y reconozco
que pueden ser preferibles otras formas de abordar el problema.

2. ¢Qué pistas tenemos que nos guien en la tarea de precisar esta
problematica concepcién? Una pista es claramente la siguiente: en Kant
11:§2, asumimos que Kant se ocupa, en primera instancia, de agentes hu-
manos idealmente razonables y racionales. Lo que ante todo quiere es
dilucidar lo que la razén practica exige a unos agentes que son, como lo
somos nosotros, seres finitos en el orden de la naturaleza. También los
seres finitos dan vida a la razén practica, pura y empirica; y es en re-
ferencia a sus facultades de razén practica como se define su humani-
dad. Tengamos presente que cometer suicidio es, en la medida en que
cualquier persona puede hacerlo, extirpar del mundo la base de la mo-



LA PRIMACIA DE LO JUSTO Y EL OBJETO DE LA LEY MORAL 25}

ralidad, por lo que sélo es permisible en nombre de las mas fuertes de
las razones y nunca en nombre de razones que no apelan maéas que a
nuestra felicidad.

Otra pista parece igualmente clara. Ella es que Kant concibe al agen-
te que aplica el procedimiento-IC como un agente que se ocupa princi-
palmente de sus propios intereses. Debemos rechazar enérgicamente
que aquellos que aplican el procedimiento son egoistas, esto es, que tie-
nen intereses que se limitan a ellos mismos —su propia riqueza y poder,
su propio prestigio y bienestar— y que consideran a las demas personas

-s6lo por cémo afectan a sus propios intereses. Ni que decir tiene que to-
- dos esos intereses suyos que les pertenecen en cuanto agentes son inte-
reses, vale decir, de un yo. Pero esto es una perogrullada. Los intereses
en un yo y los intereses de un yo son dos tipos de cosas muy diferentes y
nunca deberian confundirse.

Digamos, pues, que al aplicar el procedimiento-IC, los agentes tienen
intereses propios. Es decir, se ocupan de sus propios intereses, los cua-
1&s pueden ser de toda indole, siempre que dichos intereses sean compa-
tibles con el hecho de que sean razonables, racionales y sinceros.

3. Podemos dar un paso mas y decir que ciertas necesidades son es-
pecialmente basicas. Por ejemplo, Kant piensa que el estado de natura-
leza es un estado de injusticia. En dicho estado no hay seguridad ni or-
den legal para nadie, lo cual lo convierte en un estado de guerra aun
cuando no haya de hecho hostilidades (MdS 6:350). Tenemos un deber
primordial de salir del estado de naturaleza y de asociarnos con los de-
mas en una sociedad civil regulada por la ley. Huelga decir que no pode-
mos hacer de ese deber un presupuesto del procedimiento-IC, ya que
todo deber de esta indole debe venir maés tarde, pero si indica que Kant
piensa que siempre necesitamos de seguridad y orden en nuestras rela-
ciones con los demads, y asi necesitamos de las condiciones sociales ba-
sicas que aseguren esas cosas. Llamémoslas necesidades de ciertas con-
diciones sociales basicas requeridas para una sociedad viable.

Otra clase de necesidades basicas son aquellas necesarias para desarro-
llar y ejercer nuestra capacidad de racionalidad: es decir, para formar, re-
visar y promover racionalmente un esqiiema de fines ordenados, esque-
ma que define lo que Kant considera como nuestra felicidad. Aqui, por
el momento, no considero que esos mismos fines sean basicos; antes
bien, lo basico es la necesidad de desarrollar y ejercer nuestra capacidad
de racionalidad con el fin de promover nuestra felicidad. Yo asumo que
estas dos necesidades bastan para rechazar cualquier maxima de indife-
rencia y para avalar una maxima aceptable de ayuda mutua. Observe-
mos que no nos hemos basado en la particular idea de felicidad de nadie -
(por razones discutidas anteriormente en §2.3), ni hemos hecho men-



252 KANT

cién de nuestra capacidad de ser razonables o de nuestra sensibilidad
moral. Que podamos basarnos en estas y en otras cosas también, es algo
que dejo aqui de lado. Lo que me propongo no es mas que ilustrar co6mo
la idea de las verdaderas necesidades humanas puede llenarse de conte-
nido con que tan sélo nos basemos en las necesidades verdaderamente
basicas —incluso universales— de seres humanos concebidos como agen-
tes racionales en el orden de la naturaleza. Aqui sirve de guia una cierta
idea de agente racional y sus necesidades.

Hasta dénde necesite la concepcién de Kant, si es que lo necesita, que
vayamos mas alld de eso, es algo que dejo como una cuestién abierta.
Sélo he intentado mostrar que, dada la estructura de su concepcién, y lo
que dice en varios lugares, tenemos una serie de pistas que nos marcan el
camino.’

P

5. Hay dos discusiones instructivas sobre esta cuestion general en Paul Dietrichson,
«Kant’s Criteria of Universalizability», en R. P. Wolf (comp.), Kant: Foundations of the Me-
taphysics of Morals, Indianapolis, Bobbs-Merrill, 1969, especialmente pags. 189-199; y en
Barbara Herman, «Mutual Aid and Respect for Persons», Ethics, 1984, pags. 577-602 (reim-
preso en The Practice of Movral Judgement, pags. 45-72), donde podemos encontrar una va-
liosa discusién de las verdaderas necesidades humanas (véanse especialmente pags. 55y .
sigs.). Mi muy breve analisis sigue muy de cerca al suyo.



KANT VI

EL CONSTRUCTIVISMO MORAL

§1. EL INTUICIONISMO RACIONAL: UNA ULTIMA MIRADA

1. En varias de las lecciones precedentes hemos contrastado la doctri-
na moral de Kant con el perfeccionismo metafisico de Leibniz interpreta-
do como una variante del intuicionismo racional. Hoy empiezo mencio-

ndo este contraste una utltima vez. Hago esto porque, como hice notar
cén anterioridad, no se aprecia suficientemente que Kant rechace el in-
tuicionismo racional por ser una forma de heteronomia con tanta firme-
za como (o asi lo creo yo) rechaza el naturalismo psicolégico de Hume.

Dije la Gltima vez que parte de la explicacién de que no se acabe de
apreciar este hecho sobre la visién de Kant puede radicar en la propia
exposiciéon de Kant: en ningin lugar describe claramente el intuicionis-
mo racional y muestra, a continuacién, por qué piensa que es heterénomo.
Posiblemente carezca de una clara concepcién del mismo. Sea como
fuere, lo cierto es que las discusiones mas completas son las dirigidas
contra el perfeccionismo (Gr 11:81-88 [441-444]; y KP 5:41), y, segun he-
mos visto, estas discusiones no expresan las razones mas profundas de
su rechazo del intuicionismo.

Una debilidad importante es que Kant supone que hay sélo dos posi-
bilidades: o bien la ley moral se basa en un objeto que le viene dado, en
cuyo caso depende de nuestra susceptibilidad y del placer que anticipa-
mos de la realizacion de dicho objeto, o bien la ley moral, como razén
pura practica, determina (construye) su propio objeto a partir de si mis-

‘ma. Que éstas son las inicas alternativas’contempladas por Kant se apre-
cia en este pasaje, que es uno entre varios (KP 5:62):

O bien un principio racional es ya en si pensado como el fundamento
de determinacién de la voluntad, sin tener en cuenta objetos posibles de la
facultad de desear [...] y entonces es ese principio ley practica a priori y se
admite la razén pura como practica por si [...] O, por el contrario, precede
un fundamento de determinacién de la facultad de desear a la maxima de -
la voluntad, que presupone un objeto del placer o dolor, por consiguiente



254 KANT

algo que regocija o duele [...] [y asi] determina las acciones, en cuanto
ellas son buenas relativamente a nuestra inclinacién.

Lo que falta aqui es reconocer que el intuicionismo dice que el cono-
cimiento del orden de valores puede despertar sentimientos morales y el
deseo de obrar de acuerdo con él. Aqui la relacién del objeto del pensa-
miento con el sentimiento parece bastante similar al modo en que Kant
dice que el conocimiento de la ley moral da lugar a los sentimientos de
vergilenza moral y de autorreproche en La analitica ITI (KP 5:72-81). Por
supuesto, la diferencia es que los principios de la razén practica son
principios de nuestra propia razén, principios que nos damos a nosotros
mismos como razonables y racionales. Pero no se le saca todo el prove-
cho al contraste con el intuicionismo.

2. Sin embargo, uno esta tentado de preguntar: aun cuando Kant no
consigue presentar sus objeciones mas profundas al intuicionismo, ¢por
qué no es directamente obvio, en cualquier caso, que para él es una for-
ma d& heteronomia?

Una razén puede ser que, en el intuicionismo racional de Clarke y
Leibniz, los conceptos morales basicos son inanalizables, por lo que son
conceptualmente mdependlentes de conceptos naturales. Otra razén es
que los primeros principios, tal cual son captados por la intuicién racio-
nal, son considerados como sintéticos a priori y, asi, como independien-
tes de cualquier orden particular de la naturaleza. Es tentador pensar
que dichos principios no podrian ser heterénomos. Después de todo, son
sintéticos a priori, son conocidos por la sola razén y.son independientes
de, y anteriores a, cualquier orden de la naturaleza. ;Acaso no suena
todo esto muy del estilo de Kant?

Con todo, en el constructivismo de Kant, para que haya heteronomia
basta-con que los primeros principios estén fundados en relaciones entre
objetos cuya naturaleza no es afectada o determinada por nuestra con-
cepcién de nosotros mismos como personas razonables y racionales (que
poseen las facultades de la razén practica) y por nuestra concepcién del
papel ptiblico de los principios morales en un posible dominio de los fi-
nes. La idea kantiana de autonomia requiere que no exista ningin orden
moral anterior a, e independiente de, esas concepciones que determinan
la forma del procedimiento que especifica el contenido de los deberes de
justicia y de virtud. Hay heteronomia no sélo cuando estos primeros
principios son fijados por nuestra especial constitucién psicolégica, una
psicologia que nos distingue de otras personas racionales, sino también
cuando los primeros principios son fijados por un orden de valores mo-
rales captado por la intuicién racional, como ocurre con la adecuacién de
las cosas de Clarke o en la jerarquia de perfecciones de Leibniz.

PURN.

O = [ p—



SRV

EL CONSTRUCTIVISMO MORAL 255

§2. EL CONSTRUCTIVISMO MORAL DE KANT

1. Empiezo con una afirmacion general, que luego intentaré eluci-
dar. Un rasgo esencial del constructivismo moral de Kant es que los im-
perativos categéricos particulares que dan contenido a los deberes de
justicia y de virtud se consideran cual especificados por un procedi-
miento de construccion (el procedimiento-1C), cuyas forma y estructura
reflejan tanto nuestras dos facultades de razén practica como tamnbién
nuestra condicién de personas morales libres e iguales. Como veremos,
esta concepcién de la persona como razonable y racional a la vez que
como libre e igual Kant la considera implicita en nuestra conciencia mo-
ral cotidiana, como el hecho de la razén.

Una doctrina kantiana puede afirmar (como hizo Kant) que el pro-
cedimiento por el que se especifican o construyen los primeros princi-
pios es sintético a priori. Este pensamiento, sin embargo, debe enten-
derse adecuadamente, y yo volveré sobre él en §4. Por ahora, significa
sirx'glplemente que la forma y la estructura del procedimiento constructi-
vista se entienden como una representacion procedimental de todas las
exigencias de la razén practica, tanto pura como empirica. Yo creo que
la intencién de Kant es que el procedimiento-IC represente todas esas
exigencias, en la medida en que ello pueda hacerse. Al caracterizar su
constructivismo, yo supondré que lo hace, pero el que lo haga realmen-
te es, por supuesto, otra cuestion.

2. Es caracteristico de la doctrina de Kant que una concepcion rela-
tivamente compleja de la persona desempernie un papel central cuando se
trata de determinar el contenido de su visiéon moral. Por el contrario, el
intuicionismo racional no exige mas que una concepcién rala de la per-
sona, basada en la idea de la persona como cognoscente. Esto se debe a
que el contenido de los primeros principios esta ya dado, con lo que las
personas no necesitan mas que ser capaces de conocer cuales son esos
principios y ser movidas por dicho conocimiento. Un supuesto psicolé-
gico basico del intuicionismo racional es que la gente puede reconocer
los primeros principios y que el reconocimiento de que esos principios
como verdaderos respecto de un orden previo de valores morales da ori-
gen a un deseo de obrar de acuerdo con ellos por ellos mismos. La moti-
vacién moral es definida por referencia a deseos que tienen un tipo es-
pecial de origen causal, a saber, la captacién razonada de los primeros
principios.

Esta concepcién rala de la persona, junto con este supuesto psico-
l6gico, caracteriza la psicologia moral de Sidgwick, Moore y Ross. Ni
que decir tiene que el intuicionismo no esta obligado a partir de una
concepcién tan rala. La cuestién es mas bien que, dado que el conteni-



256 KANT

do de los primeros principios esta ya dado, es simplemente innecesa-
rio tener una psicologia moral mas elaborada o una concepcién mas
completa de la persona, del tipo de las exigidas para especificar la
forma, la estructura y el contenido de una concepcién moral cons-
tructivista.

§3. EL PROCEDIMIENTO CONSTRUCTIVISTA

1. Valga lo dicho para explicar el constructivismo moral de Kant por
contraste con el intuicionismo racional. Vayamos ahora a una explica-
ci6én mas especifica de los rasgos constructivistas de su concepcién. Aun-
que el constructivismo kantiano se inscribe en la filosofia moral, tam-
bién tiene cierta afinidad con sus ideas constructivistas en filosofia de la
matematica. De hecho, su explicacién de la naturaleza sintética a priori
de la aritmética y la geometria es, por supuesto, uno de los origenes his-
térigos de esas concepciones.!

Aqui hay una similitud que es béasica: en ambos casos, la idea consis-
te en formular una representacién procedimental en la que, hasta donde
sea posible, se exhiban y queden al descubierto todos los criterios rele-
vantes de razonamiento correcto, moral o matematico.? La idea es que
los juicios son validos y atinados si resultan de haber superado correc-
tamente el procedimiento correcto y descansan sélo en premisas verda-
deras. En la descripcién kantiana del razonamiento moral, la represen-
tacion procedimental viene dada por el procedimiento del imperativo
categérico, que incorpora las exigencias que la razén pura practica im-
pone a nuestras maximas racionales. En la aritmética, el procedimiento
expresa el modo en que los niimeros naturales son generados a partir del
concepto basico de unidad, donde cada namero deriva del precedente.
Los diferentes nameros se distinguen por el lugar que ocupan en la serie

1. Especialmente valiosos son: Charles Parsons, «Kant’s Philosophy of Arithmetic»
(1969), reimpreso en Mathematics in Philosophy, Ithaca, Cornell University Press, 1983, v
su articulo «Mathematics, Foundations of», en Paul Edwards (comp.), The Encyclopedia of
Philosophy, 8 vols., Nueva York, Academic Press, 1977; y Michael Friedman, «Kant’s The-
ory of Geometry», Philosophical Review 94, n° 4 (octubre de 1985), pags. 455-506.

2. Puesto que, segiin se concibe, el procedimiento abarca hasta donde sea posible todos
los criterios relevantes, se dice que define o determina un ideal, digamos, el matematico
ideal, o el ideal de una persona razonable y racional que entiende y aplica correctamente el
procedimiento del imperativo categérico; o el ideal de un dominio de los fines, una comu-
nidad de este tipo de personas ideales. Debemos decir «hasta donde sea posible todos los
criterios relevantes», pues de ninguna definicién o determinacién de esos criterios puede
decirse que sea definitiva; toda interpretaciéon que hagamos de ellos ha de ser siempre revi-
sada por la reflexién critica.



EL CONSTRUCTIVISMO MORAL 257

asi generada. El procedimiento exhibe las propiedades basicas que fun-
damentan los hechos sobre los niimeros, de tal modo que las propo-
siciones sobre nimeros que son correctamente derivadas de él son pro-
posiciones correctas.

Hay también importantes elementos constructivistas en la descrip-
cién kantiana del fundamento de la mecanica newtoniana.® Las raices
del constructivismo llegan a lo méas hondo del idealismo trascendental
de Kant, pero estos paralelismos no los tomaré aqui en consideracion.

2. Nuestro objetivo es ver la forma en que la doctrina moral kantiana
tiene rasgos que nos llevan con bastante naturalidad a concebirla como
constructivista, y cémo esto esta relacionado con los temas de la supre-
macia y la unidad de la razén y con la ley moral como ley de la libertad.
A este fin, consideremos tres cuestiones.

Primero, en el constructivismo moral, ¢qué es lo que se construye?
La respuesta es: el contenido de la doctrina.* Segiin Kant, esto significa
que la totalidad de los imperativos categéricos particulares (los precep-
tok generales del paso [2]) que superan la prueba del procedimiento-IC
se considera como construida por un procedimiento de construccién
elaborado por agentes racionales sujetos a diversas constricciones razo-
nables. Estos agentes son racionales por cuanto, sujetos a las constric-
ciones razonables del procedimiento, son guiados por la razén empirica
practica o por los principios de la deliberacién racional que caen bajo el .
imperativo hipotético.

Una segunda cuestién es la siguiente: ¢es construido el propio proce-
dimiento-IC? No, no lo es. Antes bien, es simplemente expuesto. Kant
cree que nuestro entendimiento humano ordinario es implicitamente cons-
ciente de las exigencias de la razén practica, tanto pura como empirica;
como veremos, esto forma parte de su doctrina del hecho de la razén.
Asi pues, observamos cémo parece razonar Kant cuando presenta sus
diversos ejemplos e intentamos exponer de forma procedimental todas
las condiciones en las que parece basarse. Lo que pretendemos al hacer
esto es incorporar a dicho procedimiento todos los criterios relevantes
de la razén practica, de tal modo que los juicios que resulten de un co-
rrecto uso del procedimiento sean ellos mismos correctos (dadas las
creencias verdaderas requeridas sobre el mundo social). Estos juicios

3. Para esto, véase Michael Friedman, «The Metaphysical Foundations of Newtonian
Science», en R. E. Butts (comp.), Kant’s Philosophy of Physical Science, Dordrecht, Reidel,
1986, pags. 25-60.

4. Deberia observarse que este contenido nunca puede quedar especificado completa-
mente. La ley moral es una idea de la razén y, puesto que nunca puede ser plenamente rea-
lizada una idea de la razén, tampoco puede serlo el contenido de dicha idea. Siempre es
una cuestién de aproximacién, que siempre esta sujeta a error y correccion.


http:superan.la

258 KANT

son correctos porque satisfacen todas las exigencias de la razén practi-
ca, tanto pura como empirica.

En tercer lugar, ¢qué quiere decir mas exactamente, como dije bas-
tante mas atras, que la forma y la estructura del procedimiento-IC refle-
jan nuestra libre personalidad moral como razonable a la vez que racio-
nal? La idea aqui es que no todo puede ser construido. Cada construccion
tiene una base, como si dijéramos, tiene ciertos materiales con los que
empieza. Aunque el procedimiento-IC no es, como observamos mas arri-
ba, construido sino expresado, si tiene una base, a saber: la concepcién
de las personas libres e iguales como razonables y racionales, una con-
cepcién que queda reflejada en el procedlmlento

Discernimos cémo quedan las -personas reflejadas en el procedi-
miento observando qué facultades y habilidades, qué tipos de creencias
y deseos, y cosas por el estilo, deben poseer como agentes a los que se
considera implicitamente guiados por el procedimiento y movidos para
conformarse con los imperativos categoéricos particulares que autenti-
fica Wicho procedimiento. Contemplamos el procedimiento como un
procedimiento expresado y consideramos el uso que Kant hace de él, y a
partir de ahi elaboramos cual debe de ser su concepcién de las perso-
nas. Esta concepcién, junto con la concepcién de una sociedad formada
por tales personas, cada una de las cuales puede ser un miembro legis-
lativo de un dominio de los fines, constituye la base del constructivismo
kantiano. §

Asi pues, nosotros no decimos que las concepciones de la persona y
la sociedad sean construidas. No esta claro lo que esto podria significar.
Tampoco decimos que son expresadas. Antes bien, estas concepciones se
obtienen a partir de nuestras experiencia y reflexién morales y a partir
de lo que implica que seamos capaces de aplicar el procedimiento-IC
y de obrar de acuerdo con la ley moral tal cual se nos aplica.

3. A modo de ilustracién: el que seamos tanto razonables como ra-
cionales es algo que queda reflejado en el heche de que el procedi-
miento-IC implica ambas formas de razonamiento. Se dice que somos -
racionales en el paso 1), y en realidad en todos los pasos, puesto que la
deliberacién de agentes sometidos a las constricciones del procedimien-
to siempre cae bajo lo racional. También se dice que somos razonables,
pues si no fuéramos movidos por lo razonable, no tomariamos lo que
Kant llama un interés puro practico en verificar que nuestras maximas
satisfacen las exigencias del procedimiento, ni cuando es rechazada una
méxima tendriamos dicho interés en revisar nuestras intenciones y en
comprobar que nuestra maxima revisada es aceptable. Las deliberacio-
nes de los agentes que siguen los pasos del procedimiento y estan suje-
tos a sus razonables constricciones reflejan nuestra racionalidad; la mo-




EL CONSTRUCTIVISMO MORAL 259

tivacion que como personas tenemos por atender a dichas constricciones
y por tomarnos un interés en que nuestra accién satisfaga las exigencias
del procedimiento refleja el hecho de que somos razonables.

La concepcién de las personas libres e iguales como razonables y ra-
cionales es la base de la construccién: a menos que esta concepcién y las
facultades de la personalidad moral que incluye —nuestra humanidad—
cobren vida, como si dijéramos, en los seres humanos, la ley moral no
tendria base alguna en el mundo. Recordemos aqui lo que dice Kant del
suicidio, a saber, que es extirpar del mundo la existencia de la moralidad
(MdS 6:422 y sig.). 4
~ Observemos aqui —lo que tal vez sea obvio— que no sélo exhibe el
procedimiento-IC los principios de la razén practica, tanto.razonables”
como racionales, sino que también su forma y estructura se extraen de
las concepciones de la persona y del papel pablico de los preceptos mo-
rales dentro de lo que Kant llama el todo sistematico de los fines en un
dominio de los fines. Es la unién de los principios de la razén practica
dpn esas concepciones la que configura la forma y la estructura del proce-
dimiento. Los principios de la razén practica, tanto los razonables tal
como son exhibidos en las condiciones irnpuestas a los agentes que apli-
can el procedimiiento-IC, como los racionales tal como son exhibidos en
sus formas de razonar, seleccionan los preceptos de la moralidad.

8§4. UNA OBSERVACION Y UNA OBJECION

1. La observacién sobre el constructivismo concierne a la relacién
de prioridad entre el orden de los valores morales y las concepciones im-
plicitas en nuestra razén practica. En contraste con el intuicionismo ra-
cional, el constructivismo considera que los principios sustantivos que
expresan el orden de los valores morales es construido por un proce-
dimiento cuyas forma y estructura se toman de las concepciones y los
principios implicitos en nuestro razonamiento practico. Como ya se ha
dicho, la unién de razén practica y concepciones de la sociedad y la per-
sona es completa e independiente. A efectos morales, esta unién no ne-
cesita fundamentacién alguna, y los principios de la razén practica no se
basan en nada que sea anterior a dicha unién.

Otra forma de expresar la relacién de prioridad es diciendo que con-
cierne al orden de la explicacién.® El intuicionismo racional dice: el pro-
cedimiento es correcto porque seguirlo correctamente da habitualmen-
te el resultado correcto (independientemente dado). El constructivismo

5. Esta otra forma de expresarla me fue sugerida por Thomas Nagel.



260 KANT

dice: el resultado es correcto porque dimana del correcto procedimien-
to razonable y racional correctamente aplicado.® Ambas visiones usan
como criterio fundamental aquello que pensamos como resultado de
una reflexién cabal. El juicio que emitamos sobre cual sea la visién co-
rrecta del razonamiento moral y politico dependera de cual nos parezca
mas acertada tras haberlas sometido a consideracion y examen exhaus-
tivos.” Ambas formas de expresar el contraste entre el constructivismo
moral y el intuicionismo son correctas y desembocan en lo mismo: la
primera, cabria decir, es mas vivida; la segunda es mas clara y mas ri-
gurosa.

2. La objecién al constructivismo es ésta: lo que pensamos tras cabal
reflexion es ello mismo algo anterior a, e independiente de, la razén prac-
tica y de las concepciones de la persona y la sociedad.? Al fin y al cabo,
nosotros revisamos nuestra formulacién de un procedimiento construc-
tivista segun que sus ideas, procedimientos y principios produzcan jui-
cios que se acomodan a nuestras convicciones tras haberlas sometido a
un edamen exhaustivo. Pero ciertamente, prosigue la objecién, jestas
convicciones, ya sean generales ya mas particulares, son intuiciones! Asi
pues, ¢por qué no es el constructivismo, simplemente, una forma de in-
tuicionismo? "

A esto respondemos diciendo que tanto el constructivismo como el
intuicionismo deben basarse en una reflexion cabal. De lo contrario,
el constructivismo no podria verificar su formulacién del procedimien-
to correcto. El contraste con el intuicionismo radica en el orden de la ex-
plicacién: en que digamos que el juicio es correcto porque siguié un
procedimiento que habitualmente da el resultado correcto determinado
independientemente, o que digamos, como hace el constructivismo, que
el juicio es correcto porque dimana de lo que, tras haber reflexionado,

6. Sirva la siguiente afirmacién de Christine Korsgaard como ilustracién del contras-
te que asi hemos expresado: «El tema que quiero subrayar aqui es que el enfoque kantiano
nos libra de evaluar la racionalidad de la eleccién mediante la tarea aparentemente onto-
légica de evaluar la cosa elegida: no tenemos necesidad de identificar fines particular-
mente racionales. En lugar de ello, es el razonamiento que incorpora la propia eleccién
—Ilos procedimientos de plena justificacién— el que determina la racionalidad de la elec-
cién y certifica asi la bondad del objeto. De este modo, la bondad de los fines racional-
mente elegidos es asunto de las demandas de la razén practica mas que de la ontologia». De
«Two Distinctions of Goodness», Philosophical Review (abril de 1983), pag. 183; reimpreso
en Creating the Kingdom of Ends, Cambridge, Cambridge University Press, 1996.

7. Esto significa que, en cuanto razonables y racionales, el mejor criterio que tenemos
en cualquier momento dado para decidir si una concepcién de lo correcto y la justicia vale
para nosotros es si es la mas aceptable para nosotros tras la debida reflexion.

8. Debo agradecer a Gregory Kavka y David Estlund la discusién que mantuvimos so-
bre este asunto.

T e



EL CONSTRUCTIVISMO MORAL 261

pensamos que es el procedimiento correcto de la razén préactica,. pro-
cedimiento correctamente seguido y habiendo usado tan sélo premisas
verdaderas.

Por lo que hace al modo en que hallamos el procedimiento correcto,
el constructivismo dice: mediante reflexién, usando nuestra facultad de
la razén. Dice también que ni la razén tedrica ni la razén practica son
transparentes a si mismas. Podemos hacer una mala descripcion de nuestra
razén como podemos hacer una mala descripcion de cualquier otra cosa.
Esto puede llevarnos a pensar que hay un orden moral anterior a, e in-
dependiente de, la razén, orden que estamos intentando describir. El
constructivismo no niega que asi pueda parecer, pero si dice que usamos
realmente la razén para la descripcién de la-razén misma. Gran empefio
éste, ya que la tarea de llegar a entender lo que pensamos tras un exa-
men exhaustivo es tarea que continda indefinidamente.

Ademas, los principios de la razén practica y nuestras concepciones
de la persona y la sociedad (esto es, del dominio de los fines) se unifican
ery la razén practica. Estas concepciones no son concepciones aisladas
que, como tales, constituyen las verdades morales basicas. De formas di-
versas, la formulaciéon de nuestras concepciones de la razén practica y
de la persona y 14 sociedad depende de creencias de toda indole. El cons-
tructivismo dice que cuando se logra una reflexién cabal, si es que se lo-
gra alguna vez, y todos nuestros principios e ideas junto con nuestras
creencias sobre la sociedad, la persona y el mundo estan en armonia, en-
tonces nuestra concepcién moral tendra una cierta estructura en la que
las exigencias de los principios de la razén practica (tal cual son repre-
sentados en un procedimiento apropiado) desempefian un cierto papel
en la determinacién de su contenido. :

Por lo que hace a si nuestras convicciones generales y mas elevadas
sobre la razén practica son o no intuiciones, como dicen algunos, huel-
ga decir que asi se las puede llamar. Sin embargo, como he dicho, el
constructivismo concibe estas supuestas intuiciones no como conviccio-
nes sobre un orden independiente de valores morales, sino como con-
vicciones sobre la propia razén practica, sobre sus principios y sobre sus
ideas de razén.

§5. DOS CONCEPCIONES DE LA OBJETIVIDAD

1. Es importante que veamos que el contraste entre el intuicionismo
racional y el constructivismo moral de Kant no es un contraste entre ob-
jetivismo y subjetivismo. Las dos visiones tienen una concepcién de la
objetividad, pero cada una entiende la objetividad de un modo diferente.



262 KANT

En el intuicionismo racional, un juicio moral, o principio, correcto
es aquel que es verdadero respecto de un orden anterior e independien-
te de valores morales. Este orden es anterior a los criterios de razonabi-
lidad y racionalidad y es asimismo anterior a la concepcién apropiada
de las personas como auténomas y responsables y como miembros li-
bres e iguales de una comunidad moral. En realidad, es ese orden el que
establece cuales son esos criterios razonables y racionales y cémo han
de concebirse la autonomia y la responsabilidad.

Por el contrario, en la doctrina kantiana, tal como la hemos inter-
pretado nosotros, un juicio moral correcto es aquel que satisface todos
los criterios relevantes de razonabilidad y racionalidad, cuya fuerza to-
tal viene expresada por el modo en que se combinan en el procedimien-
to-IC. Kant piensa que este procedimiento combina adecuadamente to-
das las exigencias de nuestra razén practica. Este es un aspecto de la
unidad de la razén. La forma de dicho procedimiento es a priori y arrai-
ga en nuestra razén pura practica, por lo que es practicamente necesa-
ria pﬁra nosotros. Un juicio que esté respaldado por esos principios y
preceptos sera, pues, reconocido como un juicio correcto por todas las
personas plenamente razonables y racionales (e informadas). Eso es lo
que quiere decir Kant cuando sostiene que esos juicios son universal-
mente comunicables.

2. Ahora bien, una concepciéon de la objetividad debe incluir una
descripcién del acuerdo en el juicio y de cémo se produce. Kant da cuen-
ta de este acuerdo apelando al hecho de que todos compartimos una ra-
z6n practica comuan. Para que esta idea prospere debemos suponer, como
hace Kant, que siempre llegamos aproximadamente a los mismos jui-
cios, con independencia de quién aplique el procedimiento-IC, siempre
que el procedimiento se aplique inteligente y escrupulosamente, y en un
contexto de creencias e informacién aproximadamente iguales para to-
dos. Las personas razonables y racionales deben reconocer mas o menos
las mismas razones y deben darles mas o menos el mismo peso. De he-
cho, para aplicar siquiera la idea de juicio, a diferencia de la idea de dar
simplemente voz a nuestro estado psicolégico, debemos ser capaces de

alcanzar un acuerdo en el juicio, evidentemente no siempre, pero si la .

mayor parte del tiempo, y a la luz de los que se consideran como crite-
rios de razén practica publicamente compartidos.

Por otro lado, y esto es esencial, cuando no podemos alcanzar el acuer-
do, debemos ser capaces de explicar por qué hemos fracasado. Debemos
ser capaces de referirnos a cosas tales como las dificultades de la cues-
tién que tenemos entre manos. Por ejemplo, las dificultades de examinar
y evaluar toda la evidencia disponible, o el delicado equilibrio entre las
razones en conflicto sobre aspectos opuestos de la cuestién.

g g s e



B A Th I

EL CONSTRUCTIVISMO MORAL 263

En casos asi, es de esperar que las personas razonables puedan dife-
rir, También puede surgir el desacuerdo debido a una falta de razonabi-
lidad o racionalidad o escrupulosidad por parte de una o mas de las per-
sonas implicadas. Pero si decimos esto debemos tener cuidado de que la
prueba de esta falta de razonabilidad o escrupulosidad no sea simple-
mente el hecho del desacuerdo mismo, y mucho menos el hecho de que
otras personas estén en desacuerdo con nosotros. Debemos tener razo-
nes independientes, identificables en las circunstancias particulares, para
pensar que no otras sino aquellas causas son las que estan impidiendo el
acuerdo.

3. Yo creo que la concepcién kantiana de la objetividad es una ins-
tancia de la siguiente caracterizacién general de la objetividad, a saber:
las convicciones morales son objetivas si finalmente cuentan con la
aprobacién de aquellas personas razonables y racionales que son sufi-
cientemente inteligentes y escrupulosas cuando ejercen sus facultades de
razén practica, siempre que todas las personas concernidas conozcan
1ds hechos relevantes v hayan examinado suficientemente las considera-
ciones relevantes. Decir que una conviccién moral es objetiva, pues, es
tanto como decir que hay razones que bastan para convencer a todas las
personas razonables de que es una conviccién valida o correcta. Soste-
ner un juicio moral es tanto como sostener que existen tales razones y
que el juicio en cuestién puede ser justificado ante una comunidad de
personas semejanies.

Ademas, esto suele ser suficiente: la correccién de la conviccién no
exige que aportemos una explicacién empirica de cémo sabemos que es
correcta. En general, esta explicacién es trivial: sabemos que es correcta
porque hemos aplicado correctamente los principios de la razén practi-
ca.’ Huelga decir que el constructivismo kantiano distingue su propia
descripcién de la objetividad de otras descripciones semejantes. Pero su
concepcién no es por eso menos objetiva.

4. Finalmente, para evitar malentendidos, hagamos una dltima ob-
servacion sobre el constructivismo. Ninguna concepcién constructi-
vista, incluida la kantiana, dice que los hechos relevantes para el razo-
namiento moral sean hechos construidos, como tampoco dice que las
ideas de la razon tales como las de la persona y la sociedad sean ideas
construidas.

9. Como se’indica en el texto, podemos, sin embargo, buscar una explicacion empiri-
ca del fracaso en la consecucién del acuerdo, y esta explicacién puede apelar a elementos
psicoloégicos tales como el prejuicio y la parcialidad, o a diversos elementos situacionales.
Normalmente, las explicaciones del fracaso apelan a las cosas que interfieren en nuestra
capacidad de hacer juicios razonados e imparciales. V



264 KANT

A modo de explicaciéon: podemos distinguir dos tipos de hechos rele-
vantes para el razonamiento moral. Uno es el tipo de hechos al que ape-
lamos cuando damos razones de por qué una accién o institucién es, di-
gamos, correcta o incorrecta, o justa o injusta; el otro tipo de hechos se
refiere a lo que es injusto, o a la naturaleza de las virtudes, o de la propia
doctrina moral. A modo de ilustracién del primer tipo de hechos: para ar-
gumentar que la esclavitud es injusta apelamos al hecho de que permite a
algunas personas humillar cruelmente a otras personas y abusar de ellas.
A modo de ilustracion del segundo tipo de hechos: podemos apelar direc-
tamente al hecho de que las falsas promesas son injustas, o al hecho de
que la indiferencia ante las necesidades de los demas es una carencia de
virtud. Finalmente, un hecho sobre la propia doctrina moral kantiana es
que dicha doctrina distingue entre deberes de justicia y deberes de virtud.

Con respecto al primer tipo de hechos relevantes, un procedimiento
constructivista esta armado de tal modo que pueda suministrar los princi-
pigs y criterios que determinan qué hechos acerca de acciones, institu-
ciohes, personas y el mundo social en general son relevantes en la delibe-
racion moral. Los hechos relevantes para la afirmacién de la injusticia de
la esclavitud no son el momento de su aparicién histérica ni su posible
eficiencia econémica, sino que permite a algunas personas humillar cruel-
mente a otras y abusar de ellas. Este es un hecho sobre la esclavitud.

Por otro lado, la idea de construir hechos parece incoherente; en cam-
bio, la idea de un procedimiento constructivista que proporciona princi-
pios y preceptos aptos para identificar los hechos que han de contar como
razones es una idea bastante clara. Recuérdese el modo en que el proce-
dimiento del imperativo categérico de Kant acepta algunas maximas y re-
chaza otras. La idea del constructivismo es que, aparte de una concepcién
constructivista razonable, los hechos son simplemente hechos. Lo que se
necesita es un marco de razonamiento que permita identificar los hechos
relevantes desde el adecuado punto de vista y determinar su peso como
razones. Asi entendida, una doctrina moral constructivista no anda a la
grefia con nuestras ideas de sentido comtn acerca de la verdad y de las
cuestiones de hecho.

Con respecto al segundo tipo de hechos relevantes —los hechos acer-
ca de la propia doctrina moral—, decimos que no son hechos construi-
dos, sino hechos acerca de las posibilidades de construccién.!® Cuando
Kant elabora su doctrina partiendo de las ideas fundamentales de la ra-
z6n expresadas en el procedimiento-IC, una posibilidad de construccién

10. Las posibilidades a las que nos referimos aqui son las dificultades que caracterizan
a la concepcién moral o politica que supera las pruebas de objetividad discutidas antes en
esta seccion. Ese es el tipo de concepcidén que nos ocupa.



EL CONSTRUCTIVISMO MORAL 265

——posibilidad que esta implicita en la familia de concepciones y princi-
pios del razonamiento practico que constituyen la base de la construc-
cion— es que la esclavitud es injusta, y que hay una distincién basica en-
tre los deberes de justicia y los deberes de virtud. Podemos entender esas
posibilidades de una forma anéloga al modo en que, en la aritmética
constructivista, una infinidad de nimeros primos se entiende como una
posibilidad de construccién.!' Esa analogia no nos compromete con el
punto de vista constructivista en matematicas; antes bien, la usamos
para clarificar el significado del constructivismo moral y politico. Para
ello, basta con entender la analogia; la verdad del constructivismo en
matematicas es una cuestién aparte.

86. EL IMPERATIVO CATEGORICO:
¢DE QUE MODO ES SINTETICO A PRIORI?

% 1. Para completar el andlisis del constructivismo, consideraré lo que
Kant quiere decir cuando describe el imperativo categdérico como una
proposicién practica sintética a priori (Gr 11:28 [420]). Esto aclarara en
qué sentido la ley moral construye a partir de si misma su propio objeto a
priori. En §1 vimos cémo el intuicionismo racional también concibe los
primeros principios de la moral como proposiciones sintéticas a priori.
Kant, por supuesto, quiere decir otra. cosa harto diferente, pero ¢qué? Us-
tedes se preguntaran por qué no hemos hecho esto antes. Al fin y al cabo,
se trata de una cuestion central para la doctrina kantiana. La respuesta es
que era mejor haber aclarado antes el trasfondo constructivista.

Para empezar, el imperativo categoérico es a priori en el sentido kantia-
no mas general, es decir, es un conocimiento fundado en los principios de
la razén (pura). Pero ¢acaso podria alguien descubrir que no hay conoci-
miento a priori? Kant dice que no (KP 5:12): «<Pero no hay ese peligro. Eso
seria tanto como si alguien quisiese demostrar por la razén que no hay ra-
zom. [...] [Els lo mismo conocimiento racional y conocimiento a priori».

El procedimiento-IC es, pues, a priori, asumiendo que formule correc-
tamente las exigencias del imperativo categdrico a través de las cuales la

11. Para la idea de las posibilidades de construccién, véase el estudio sobre el cons-
tructivismo realizado por Parsons en «Mathematics, Foundations of», pags. 204 y sig.
Dice Parsons: «La matematica constructivista procederia como si el arbitro altimo de la
existencia y de la verdad matematica fueran las posibilidades de construccién», donde las
posibilidades de construccién vienen dadas por un procedimiento convenientemente
idealizado. La observacién que se formula en el texto en cuanto al ntimero infinito de na-
meros primos descansa en el hecho de que se puede dar una prueba constructivista de su
infinitud.



266 KANT

ley moral (una idea de la razén) se nos aplica en cuanto personas finitas
con necesidades en el orden de la naturaleza.

No dejaré de observar aqui que la idea del a priori es mucho mas sen-
cilla en el caso de la razdn practica que en el caso de la razén teérica. En
la primera Critica, hemos de distinguir entre el a priori en relacién con
el entendimiento y sus categorias, y el a priori en relacién con la razén y
las ideas de la razén. Entendimiento v razén (Verstand y Vernunft) de-
sempeiian diferentes papeles en la estructura global del conocimiento, y
las categorias y las ideas de la razén tienen sus propios papeles distinti-
vos. Debemos seguir la huella de todo esto. Y también estan las intuicio-
nes a priori del espacio y el tiempo. Por el contrario, en la segunda Criti-
ca, no hay mas que el a priori de la propia razén practica.

2. Ahora bien, para Kant hay dos indicadores del conocimiento a
priori: la necesidad vy la universalidad; y estos indicadores valen tanto
para el conocimiento practico como para el tedrico.

% a) Necesidad aqui significa necesidad practica, esto es, aquello que
viene exigido por los principios de la razén pura practica. De este modo,
todo lo que nos exija el imperativo categérico (a través del procedimien-
to-IC) es practicamente necesario para nosotros.

b) Por lo que hace a la universalidad, su significado estriba en que las
exigencias en cuestién valen para todas las personas razonables y racio-
nales en virtud de su naturaleza como tales personas, independientemen-
te de cualesquiera condiciones particulares de inclinacién y circunstancia
que diferencien a unas personas razonables y racionales de otras. Kant
insiste en el prélogo a la Fundamentacion (Prél.:7-9 [389-390]) en que «el
mandato siguiente: no debes mentir, no tiene su validez limitada a los
hombres, como si otros seres racionales pudieran desentenderse de él, y
asimismo las demas leyes propiamente morales; que, por lo tanto, el fun-
damento de la obligacién no debe buscarse en la naturaleza del hombre
o en las circunstancias del universo en que el hombre esta puesto, sino a
- priori exclusivamente en conceptos de la razén pura».

Hasta aqui todo es bastante sencille, El immperativo categérico es a
priori por cuanto esta fundado en la razén pura practica; es practica-
mente necesario al tiempo que vale universalmente para toda persona
razonable y racional; y lo mismo cabe decir de los imperativos categdri-
cos particulares cuando las personas en cuestion son, tal como lo somos
nosotros, personas finitas con necesidades y, por lo tanto, sujetas a dicho
imperativo.

Debemos tener cuidado en distinguir, como hicimos antes, el impe-

rativo categérico del hipotético. He aqui dos diferencias:

¥
:
.



EL CONSTRUCTIVISMO MORAL 267

Primera: para Kant el imperativo hipotético no es sintético sino ana-
litico, vy es la razén pura practica en vez de la empirica la que lo hace va-
ler. Kant piensa que por el mero hecho de ser racionales se sigue que, si
deseamos un fin, también deseamos los medios (mas eficaces) de alcan-
zarlo. Para él, no hay dificultad alguna en entender de qué modo pueden
determinar nuestra voluntad los imperativos hipotéticos (Gr 11:24 [417]).
No lo ve como un problema.

La segunda diferencia es que los imperativos hipotéticos particulares
son condicionales: se nos aplican o no dependiendo de nuestros deseos
e inclinaciones especitficos.

3. Como cabria esperar de estas dos diferencias, la dificultad de en-
tender cémo el imperativo categérico determina la voluntad tiene que
ver con el modo en que debemos entender dicho imperativo como una
proposicién practica sintética a priori. El problema estriba en que, a di-
ferencia de los imperativos hipotéticos, los imperativos categéricos son
irjicondicionales, tanto con respecto a los medios que nos prohiben adop-
tar para conseguir nuestros fines (estos medios quedan restringidos por
los deberes de justicia) como con respecto a los fines obligatorios a los
que nos exigen dar por lo menos cierto peso (estos fines vienen determi-
nados por los deberes de virtud). Recordemos que decir que los impera-
tivos categoricos particulares son incondicionales es tanto como decir
que se nos aplican independientemente de cualesquiera otros fines que
pudieran marcarse nuestros intereses e inclinaciones. Pero si esto es asi,
¢como es posible que puedan determinar nuestra voluntad? ¢Qué posi-
ble raigambre pueden tener en nuestra persona?

Hay aqui cierto parecido, como Kant indica de pasada, con el pro-
blema de las proposiciones sintéticas a priori en la primera Critica. En
efecto, en esta obra Kant no ve dificultad alguna en entender cémo se
aplican los conceptos empiricos a los objetos. Son derivados de las ins-
tancias de dichos conceptos que encontramos en la experiencia, con lo
que nos aseguramos de que tienen realidad objetiva, es decir, nos asegu-
ramos de que esos conceptos pueden aplicarse a objetos de la experien-
cia. Después de todo, los conceptos bésicos han sido derivados de las
instancias a las que dichos conceptos ya se aplicaban. Pero las catego-
rias del entendimiento, tales como el concepto de causa, son a priori y no
han sido derivadas de los objetos de la experiencia. Pero, entonces, ¢cémo
podemos asegurarnos de que pueden aplicarse a los objetos? Asi es
como surge el problema de la deduccién trascendental.

4. :Cémo debemos, pues, entender el imperativo categérico como
sintético a priori? Ya hemos indicado el sentido general en que puede de-
cirse que dicho imperativo es a priori, en el sentido de que surge de la ra-



268 KANT

z6n practica. Pero hay también un sentido especial en el que es a priori:
en el sentido de que formula las exigencias de la razén pura practica, por
lo que es a priori con respecto a la razén empirica practica.

La idea es que, al igual que las categorias del entendimiento especi-
fican las condiciones de posibilidad a priori de la experiencia de los ob-
jetos, asimismo el imperativo categérico y los imperativos categéricos
particulares a los que conduce imponen constricciones a priori al ejerci-
cio permisible de la razén empirica practica (ya que nuestras maximas
deben resultarle aceptables al procedimiento-IC). Estas constricciones
son sintéticas a priori porque:

i) les son impuestas incondicionalmente a las personas razonables y ra-
cionales, y
ii) les son impuestas a dichas personas sin ser derivadas del concepto de
persona razonable y racional.

De ahi que sean sintéticas (como en [i]) ¥y que no sean analiticas
(cgmo en [ii]).

Esto es, en realidad, lo que dice precisamente Kant en Gr 11:28n.
(420): «Enlazo con la voluntad, sin condicién presupuesta de ninguna
inclinacién, el acto a priori y, por tanto, necesariamente. [...] Es ésta,
pues, una proposiciéon practica, que no deriva analiticamente el querer
una accién de otra anteriormente presupuesta [...], sino que lo enlaza
con el concepto de la voluntad de un'ser racional inmediatamente, como
algo que no esta en ella contenido».

He simplificado la nota a pie de pagina omitiendo los paréntesis. Po-
demos elaborar la nota asi simplificada del modo siguiente: el procedi-
miento-IC enlaza una accién con lo que una persona razonable y racio-
nal deberia hacer, sin presuponer ningdn fin particular pretendido por
los deseos naturales. Aqui tenemos una proposicién practica en la cual
lo que debe hacerse no deriva analiticamente de otros fines especificos
anteriormente presupuestos, como en el caso de los imperativos hipo-
téticos. Ni, por otro lado, deriva la accién del concepto de persona ra-
zonable y racional, como en el caso otra vez de los imperativos hipoté-
ticos. Antes bien, lo que la persona ha dehacer en un caso particular sale
directamente del procedimiento-IC, sin la intermediacién de nlngun fin
puesto por deseos naturales especificos.

5. Si bien esta elaboracién describe convenientemente el modo en
que opera el procedimiento-IC, atin quedan varias cuestiones por decidir.

a) En primer lugar, ¢son los imperativos categéricos particulares (los
particulares deberes de justicia y deberes de virtud) a priori? No, no lo
son: al llegar a ellos por mediacion del procedimiento-IC, nos basamos en

TR TR Lo R s 8 w3



s P TP

EL CONSTRUCTIVISMO MORAL 269

ciertas leyes de la naturaleza y usamos diversas clases de conocimiento
empirico acerca del mundo social. Ni que decir tiene que esos imperati-
vos son incondicionales, a diferencia de los imperativos hipotéticos. No
constituye, pues, una objecién a la concepcién kantiana (como Mill erré-
neamente piensa que lo es; véase su Utilitarismo, cap. V, parrafo 22) el que
los imperativos categéricos particulares no sean a priori. Lo que es sinté-
tico a priori es la ley moral y el procedimiento-IC, que es la representacién
procedimental de dicha ley en su modo de aplicacién a nosotros.

b) En segundo lugar, supongamos que se objeta que los imperativos
categéricos particulares son en realidad hipotéticos y condicionales,

‘puesto que el procedimiento-IC que lleva a ellos descansa en una con-

cepcién de las verdaderas necesidades humanas (o en otra concepcién
parecida) en el paso 4).

En respuesta a esto, basta con observar (como hicimos en Kant V)
gue una concepcion de las verdaderas necesidades humanas es una con-
cepcién especial del bien que se introduce para asegurar que la ley moral
tgnga contenido; introducirla es una necesidad de la razén pura practica.
Asi consideradas, las verdaderas necesidades humanas se diferencian de
las inclinaciones y los deseos particulares que surgen en la vida cotidiana
y nos instan a formular maximas (racionales) (imperativos hipotéticos)
en el paso 1). Podemos darle mas fuerza a esta respuesta enlazando estas
verdaderas necesidades humanas con nuestras necesidades como perso-
nas racionales en el orden de la naturaleza que necesitan de la sociedad, y,
de este modo, con las condiciones requeridas para un orden social viable
y necesarias para realizar nuestra racionalidad. Ya se sugirié esta respues-
ta en la seccién 6, al final de la leccién anterior.

¢) En tercer lugar, ¢toma en cuenta el procedimiento-IC las conse-
cuencias del hecho de que cada cual actie de acuerdo con imperativos
categéricos particulares? Evidentemente, si: esto lo podemos ver me-
diante la comparacién de mundos sociales ajustados en el paso 4). Una
concepcién moral que no tomara en absoluto en cuenta las consecuen-
cias (como a veces se dice de la concepcién kantiana) seria simplemen-
te absurda. La cuestion es siempre la de cé6mo hacerlo.

6. A modo de conclusién: antes dijimos que la razén pura practica
construye a partir de si misma su propio objeto a priori, es decir, el do-
minio de los fines como una reptiblica de personas razonables y racio-
nales que existira en el orden de la naturaleza cuando todos sus miem-
bros obren segiin la ley moral. Ahora podemos ver que la expresién «a
partir de si misma» es una exageracion; digamos que la metafora es un
tanto desaforada. Para corregirla, diremos mas bien que la razén pura
practica, tal como viene representada por las tres formulaciones del im-



270 KANT

perativo categérico, construye su objeto a partir de los materiales (la
materia) que las maximas racionales le presentan en el paso 1).

Como alternativa podemos decir que el procedimiento es un meca-
nismo de seleccién: acepta ciertas maximas (como preceptos generaliza-
dos) v rechaza otras segtin que satisfagan los criterios de razén practica
que incorpora. Al igual que una funcién matematica, el procedimiento-IC
se aplica a algo (asi como una funcién se aplica a un ntimero) y da como
resultado otra cosa (el nimero correspondiente), y no puede, hablando
propiamente, producir su objeto a partir de s{ mismo.

. Para terminar, al final de Kant IV nos referiamos al importante pasa-
je de la segunda Critica (KP 5:43), donde Kant dice que la ley moral debe
proporcionar al mundo de los sentidos la forma de un mundo del enten-
dimiento especificando, mediante la totalidad de los preceptos que cuen-
ta como validos, el orden ptblico de un posible dominio de los fines. Este
orden publico de un posible dominio de los fines es el objeto necesario a
prigri de una voluntad determinada por la ley moral. En KP 5:44 hay
otre importante pasaje ya citado en Kant TV:

No obstante, nosotros, por la razén, tenemos conciencia de una ley a la
cual estan sometidas todas nuestras maximas, como si, por nuestra voluntad,
tuviese que surgir al mismo tiempo un orden natural. Asi pues, esto tiene que
ser la idea de una naturaleza no empiricamente dada, pero, sin embargo, po-
sible por la libertad, por lo tanto, suprasensible, a la cual nosotros damos, por
lo menos en la relacién practica, realidad objetiva, porque la con81deramos
como objeto de nuestra voluntad en cuanto seres puros racionales.

Asi pues, la diferencia entre las leyes de una naturaleza a la cual estd so-
metida la voluntad y las de una naturaleza que estd sometida a una voluntad
(en consideraciéon de aquello que tiene relacién con sus libres acciones), des-
cansa en que, en aquélla, los objetos tienen que ser causa de las representa-
ciones que determinan la voluntad, pero en ésta la voluntad debe ser causa de
los objetos, de tal modo que la causalidad de esta causa tiene su fundamento
de determinacion exclusivamente en la facultad pura de la razén, que por eso
puede ser llamada también razén pura practica.

En vez de decir simplemente, como hace aqui Kant, que «la voluntad
debe ser causa de los objetos», podemos elaborar esta idea del modo si-
guiente: nuestra voluntad, en su calidad de razén pura practica, cons-
truye su propio objeto a priori mediante el procedimiento-IC, siendo di-
cho objeto el orden moral publico de un posible dominio de los fines. Asi
pues, para los miembros de un dominio de los fines, su sociedad —en
cuanto objeto en el orden de la naturaleza— no es la causa de la con-
cepcién de su sociedad que determina su voluntad. Antes bien, al cons-
truir su propio objeto a priori, su razén pura practica es tan libre como
libre es la razén. Tiene la libertad de la razén.


http:real�a.ad

KANT VII

EL HECHO DE LA RAZON

-81. INTRODUCCION

1. Hoy discutiré el hecho de la razén, una de las ideas centrales de la

filosofia moral de Kant. Esta idea aparece por primera vez en la Critica
de la razon prdctica, y una manera de acercarse a esta obra es centran-
dose en dicha idea.
+ Empezaré enunciando la cuestién que aborda la doctrina del hecho
he la razén. Recordemos que Kant dice de los dos primeros capitulos de
la Fundamentacion que son meramente analiticos: el primero hace un
analisis de la lgy moral (esbozada en Kant I) a partir del concepto ordi-
nario del valor moral del caracter, y el segundo capitulo presenta las tres
formulaciones del imperativo categérico. Pero al final del capitulo II (Gr
11:90 [444-445]) dice Kant:

[...] quien tenga a la moralidad por algo v no por una idea quimérica des-
provista de verdad, habra de admitir también el citado principio de la mis-
ma. Este capitulo ha sido [...] como el primero, netamente analitico. Mas
para que la moralidad no sea un fantasma vano —cosa que se deducira de
suyo si el imperativo categérico y con él la autonomia de la voluntad son
verdaderos y absolutamente necesarios como principio a priori—, hace
falta un uso sintético posible de la razon pura prdctica, cosa que no pode-
mos arriesgar sin que le preceda una critica de esa facultad. En el altimo
capitulo expondremos los rasgos principales de ella, que son suficientes
para nuestro proposito.

De lo que aqui se trata es de la idea de Kant segiin la cual, para que
un concepto tenga realidad objetiva —esto es, para que sea aplicable a
algo y sea en ese sentido verdadero—, no basta con disponer de un ana-
lisis que muestre que es consistente e inteligible. Pese a todo lo que
Kant ha hecho en los dos primeros capitulos de la Fundamentacion, la
ley moral puede seguir siendo no méas que una «idea quimeérica». Lo
que quiere mostrar Kant es que la ley moral se aplica realmente a algo
y, en particular, que se aplica a nosotros; porque si lo hace, entonces



272 KANT

podemos obrar impulsados por dicha ley y no meramente en confor-
midad con ella.

2. Recordemos las dos condiciones esenciales que en Kant IT decia-
mos que debia satisfacer toda descripcién del imperativo categérico.

Primera, la condicién del contenido: el imperativo categérico no debe
ser meramente formal sino que ha de tener suficiente estructura como
para imponer exigencias a la deliberacién moral, de tal modo que pueda
mostrarse debidamente qué maximas, de entre las muchas posibles, son
adecuadas, y cuales no, para ser convertidas en ley universal. De lo con-
trario, la ley moral seria vacia y careceria de contenido.

‘Segunda, la condicién de la libertad: el imperativo categérico-debe
representar a la ley moral, como un principio de autonomia, de tal modo
que, a partir de nuestra conciencia de esta ley como una ley suprema-
mente autoritativa y regulativa para nosotros (como personas razona-
bles), podemos reconocer que podemos obrar segtn el principio de au-
tgnormia como principio de la razén.

La explicacién de estas dos condiciones es como sigue. El objetivo de
la segunda Critivra es mostrar que hay una razén pura practica y que ésta
muestra realmente su existencia en nuestro pensamiento, sentimiento y
conducta, o en lo que Kant llama «el hecho de la razén». Dicho de otro
modo, el objetivo de la segunda Critica es mostrar que la razén pura pue-
de ser practica y puede determinar directamente nuestra voluntad (KP
5:15). Pero la razén pura no puede hacer eso si es meramente formal y
carece de contenido. Seria vacia y cualquier cosa que hiciéramos la sa-
tisfaria. De ahi la primera condicién (del contenido).

La razén de la segunda condicién es ésta: sélo si la ley moral es un
principio de autonomia en el sentido kantiano, pueden dicha ley y nues-
tra capacidad para obrar segin ella revelarnos nuestra libertad, es decir,
revelarnos tanto nuestra independencia del orden natural (libertad ne-
gativa) como nuestra capacidad para obrar segtin principios de la razén
pura practica con un contenido definido (libertad positiva). De ahi la se-
gunda condicién (de la libertad).

3. Pero, dicho llanamente, si la ley‘ moral es simplemente una idea
de la razén, entonces las dos primeras condiciones no bastan por si so-
las para que la razén pura practica tenga realidad objetiva. Es ademas
esencial que seamos conscientes de la ley moral como una ley con auto-
ridad sobre nosotros y de que es posible que obremos impulsados por
dicha ley, no sélo en conformidad con ella. De ahi que haya dos condi-
ciones adicionales; son las siguientes:

T R s i


http:Cr�t.i.ca

HRiR o o e S U S A S A o G S LA G 0 R b i L i i i i ST

—

EL HECHO DE LA RAZON 273

Tercera, la condicién del hecho de la razén: nuestra conciencia de la ley
moral como supremamente autoritativa para nosotros como personas razo-
nables ¥y racionales debe encontrarse en nuestros pensamientos, sentimien-
tos y juicios morales cotidianos; y la ley moral debe ser; al menos implicita-
mente, reconocida como tal por la razén humana ordinaria o vulgar.

Cuarta, la condicién de la motivacién: nuestra conciencia de la ley
moral como supremamente autoritativa para nosotros debe estar tan
hondamente arraigada en nuestra persona, en cuanto razonable y racio-
nal, que por si misma esa ley, una vez conocida y entendida plenamente,
puede ser suficiente para que obremos segin ella, sean cuales fueren
nuestros deseos naturales.

Kant sostiene que si quedan satisfechas estas cuatro condiciones, en-
tonces hay razén pura practica. Estas condiciones son a la vez necesa-
rias y suficientes. En la segunda Critica mantiene que quedan de hecho
satisfechas y, por lo tanto, que existe la razén pura practica y que somos
li}:%res desde un punto de vista practico.

§2. EL PRIMER PASAJE SOBRE EL HECHO DE LA RAZON

1. Hay en total seis pasajes —asi los llamaré yo— sobre el hecho de la
razén. A efectos expositivos, pensemos en ellos como si constituyeran
una serie de parrafos, aun cuando en ellos puede que no haya sino una
sola referencia al hecho de la razén. El hecho de la razén se menciona
una o mas veces en ocho lugares (KP 5:6, 31, 42,43, 47, 55, 91, 105), pero
algunos de ellos pertenecen al mismo pasaje. Aparece la expresién com-
pleta «Das Faktum der Vernunft» o simplemente «ein Faktuni»; en este
ultimo caso, se ve por el contexto que se refiere al hecho de la razén o a
un hecho relacionado con ese hecho. Los seis pasajes sobre el hecho de
la razén son los siguientes:

a) El Prologo 3-6: los ocho primeros parrafos, aunque la expresion «ein
Faktum» aparece so6lo en el parrafo 6.

b) Enla Analitica I 28-33: empezando con el planteamiento de los Proble-
mas Iy Il en §§5-6 vy continuando hasta el final de la enunciacién del
Teorema IV, pero sin incluir las observaciones. Hay tres referencias ex-
plicitas al hecho de la razén, todas ellas en §7.

¢) En el primer Apéndice a la Analitica 1 41-48: todo el apéndice, excepto
el dltimo parrafo. Puede dividirse en tres partes: los parrafos 1-3, los
parrafos 4-7 y los parrafos 8-15.

d) En el segundo Apéndice a la Analitica I 55 y sig.

e) Enla Aclaracidn 91-93: parrafos 4-6.

) En el apéndice a la Aclaracion 103-106: parrafo 1.



274 KANT

2. Empiezo por el primer pasaje, con el que se abre el Prélogo. Como
haré en cada caso, s6lo indicaré las cuestiones mas importantes, pues no
hay tiempo para mas. Este pasaje introduce los temas principales de la
obra. Para apreciar la relevancia de la primera frase, recordemos que en
la Fundamentacién habia dicho Kant que una critica de la razén pura
practica es el tinico fundamento de una metafisica de las costumbres,
exactamente igual que una critica de la razén pura especulativa es el
tnico fundamento de una metafisica de la naturaleza.

Por qué esta critica no lleva el titulo de Critica de la vazon pura prdcti-
ca, sino solamente el de Critica de la razoén prdctica en general, a pesar de
que el paralelismo de ésta respecto de la especulativa. parece exigir lo pri-
mero, es cosa que este trabajo explica suficientemente. El debe sélo esta-
blecer que hay razén pura prdctica y critica con esa intenciéon toda su fa-
cultad prdctica. Si lo consigue, ya no necesita entonces criticar la facultad
pura misma para ver si la razén, con semejante facultad, no se excede a si
misma, atribuyéndosela gratuitamente (como ello ocurre en la especulati-
va). Pues si, como razén pura, es ella realmente practica, demuestra su
propia realidad y la de sus conceptos por el hecho mismo [in der Tat] y es
en vano todo disputar contra la posibilidad de serlo (KP 5:3). (Las cursivas

son de Kant. )

P

Para ver lo que pretende Kant al eliminar la palabra «pura» del titu-
lo, distingamos dos sentidos del término «critica» que se hallan implici-
tos en las observaciones que hace en el Prélogo a la primera Critica de la
segunda edicién (Bxxxii-xxxvii). En un primer sentido, hacer una critica
supone dar una explicacién global de los conceptos y principios de la ra-
z6n considerada como un sistema unificado de conceptos y principios.
Aqui el objetivo es exponer la constitucion toda de la razén.

En el otro sentido, «critica» significa critica de la razén, porque si
bien forma parte de la concepcién kantiana de la unidad de la razén el
que todos los conceptos de la razén y los principios a ella asociados ten-
gan un uso correcto y valido, y por lo tanto el debido lugar en la consti-
tuciéon de la razén como un todo organico (KR B670 y sig.), hay también
una dialéctica natural por la que nuestra razon se extravia y emplea fa-
lazmente sus conceptos y principios.

Con la razén pura especulativa, esta dialéctica resulta profundamen-
te engafiosa, tal como Kant intenta mostrar en la Dialéctica trascenden-
tal de la primera Critica. Asi pues, parte de lo que Kant pretende con el
titulo del libro es informarnos de su intencién de exponer c6mo la dia-
léctica natural de la razén pura especulativa y el uso impropio de sus
conceptos y principios en la metafisica especulativa pueden llevarnos a

engano.




R o TS T e

EL HECHO DE LA RAZON 275

3. El parrafo que abre el Prélogo de la segunda Critica alude a la idea
kantiana de que no hay necesidad de una critica de la razén pura practi-
ca en el sentido de una critica de la razén. Antes bien, el objetivo es mos-
trar que hay razén pura practica, que exhibe su realidad en nuestros
pensamientos, sentimientos y conductas morales. Por la introduccién
(KP 5:15) sabemos que, para Kant, el que haya razén pura practica de-
pende de que la razén pura se baste a si misma para determinar nuestra
voluntad y de que, por lo tanto, nuestra voluntad sea libre. La relevancia
del hecho de la razén estriba en lo que este hecho desvela, a saber, nues-
tra libertad. Toda vez que reconocemos el hecho de la razén y su rele-
vancia, es en vano todo disputar contra la posibilidad de la razén pura
practica. Ninguna doctrina metafisica ni teoria cientifica pueden porner-
la en peligro. Puede que no seamos capaces de comprender cémo es que
podemos ser libres, pero de que somos libres desde el punto de vista de
la razdn practica, no cabe duda. Dice Kant (KP 5:6): «[L]a razén practi-
ca por si misma y sin haberse concertado con la especulativa, propor-
cipna realidad a un objeto suprasensible de la categoria de la causalidad,
a saber, a la libertad (aun cuando, como concepto practico, sélo también
para el uso practico), y confirma, pues, asi, por medio de un hecho
[durch ein Faktdm bestdtigt], lo que alli sélo podia ser pensado [como
posible]». '

4. Puesto que la palabra «pura» no se usa en el titulo de la segunda
Critica, la palabra «critica» no tiene su sentido critico al ser aplicada a la
razén pura practica. Es mas bien la forma de considerar la constitucion
de la razén practica como un todo, tanto pura como empirica, y de en-
tender cémo se combinan la razén practica pura y la razén practica em-
pirica en un esquema unificado de la razén practica. Por eso dice Kant

“en la introduccién (KP 5:16): «Pues la razén pura [practica], si ante todo

se ha demostrado que la hay, no necesita critica alguna. Ella misma es la
que contiene la regla para la critica de todo su uso». Ahora bien, si la ra-
z6n pura practica no necesita critica alguna, sélo puede ser la razén em-
pirica practica la que necesita critica. Esta razén procede a partir de
nuestras inclinaciones y nuestros deseos naturales, e intenta organizar-
los en un sistema ordenado de deseos a fin de proporcionarnos la mayor
felicidad mediante un plan racional. Y Kant anade:

La critica de la razén practica [...] tiene, pues, la obligacién de quitar a
la raz6n empiricamente condicionada la pretensiéon de querer proporcio-
nar ella sola, de un modo exclusivo, el fundamento de determinacién de la
voluntad. Sélo el uso de la razén pura, cuando esté decidido que hay razén
pura, es inmanente; el empiricamente condicionado, que se arroga el do-
minio exclusivo es, en cambio, trascendente, y se manifiesta en exigencias
y mandatos, que exceden totalmente de su esfera, lo cual es precisamente



276 KANT

la relacién inversa de la que podia decirse de la razén pura en el uso es-
peculativo.

Si Kant hubiera querido. subrayar aqui la critica en el sentido de
critica de la razon, podria haber titulado el trabajo Critica de la razén
empirica prdctica. Tal como esta, empero, el titulo es adecuado: nos
dice que este trabajo considera como un todo a la facultad practica de
la razén.

3. EL SEGUNDO PASAJE: §§5-8 DEL cAPITULO I DE LA ANALITICA

1. En este pasaje se encuentra, en mi opinién, la respuesta a la im-
portante pregunta: ;qué hecho es el hecho de la razén? Esta pregunta
plantea alguna dificultad, pues Kant no es consistente en el modo en que
la define. Del hecho de la razén dice todo lo siguiente:

ki

es nuestra conciencia de la ley moral (KP 5:31);
es la propia ley moral (KP 5:31, 47, 91);
es la conciencia de la libertad de la voluntad (KP 5:42):
es la autonomia en el principio de la moralidad (KP 5:42);
. es una determinacion inevitable de la voluntad mediante la propia
ley moral (KP 5:55);
6. son casos reales de acciones que presuponen una causalidad incon-
dicionada (KP 5:104). .

LB W N

La quinta caracterizacién no tiene, a mi entender, ninguna impor-
tancia para nuestra cuestion, asi que la ignoraré; la sexta, que en apa-
riencia es bastante diferente de 1), es en realidad exactarnente la misma
si se lee todo el pasaje; asi que la incluyo en 1). Esto nos deja con las pro-
posiciones 1)-4).

2. Ahora bien, las proposiciones 1)-4) no son tan diferentes entre si
como parece; de hecho, estan estrechamente relacionadas. Para dar una
interpretacion consistente de la vision kantiana, usaré (1). Para explicar
por qué, consideremos §7, KP 31: V

Se puede denominar la conciencia de esta ley fundamental un hecho de la
razén, porque no se la puede inferir de datos antecedentes de la razén, por
ejemplo, de la conciencia de la libertad (pues esta conciencia no nos es dada
anteriormente), sino que se impone por s{ misma a nosotros como proposi-
cidn sintética a priori, la cual no estd fundada en intuicion alguna, ni pura ni
empirica, aun cuando seria analitica si se presupusiera la libertad de la vo-
luntad, para lo cual, empero, como concepto positivo, seria exigible una in-




EL HECHO DE LA RAZON 277

tuicién intelectual que no se puede admitir aqui de ningtiin modo. Sin em-
bargo, para considerar esa ley como dada, sin caer en falsa interpretacion,
hay que notar bien que ella [la ley moral] no es un hecho empirico, sino el
tnico hecho de la razén pura, la cual se anuncia por €l [por ese hecho] como
originariamente legisladora (sic volo, sic jubeo).!

Este pasaje crucial se inicia con la primera especificacién del hecho
de la razén y termina con la segunda. Pese a esta ambigiiedad, sigo la
primera caracterizacion. Digamos:

El hecho de la razén es el hecho de que, como seres razonables, somos,
conscientes de la ley moral como ley supremamente- autoritativa y regula-
tiva para nosotros y como tal la reconocemos en nuestros pensamientos y
juicios morales ordinarios.

Yo creo que podemos explicar coherentemente el hecho de la razén
ui;ando esta formulacién. Para verlo, hagamos las siguientes considera-
cfones.

Primera, la ley moral —siendo como es una idea de la razén— es sélo
una idea y, como tal, puede carecer, al igual que puede ocurrirles a las
ideas de la inmortalidad y de Dios, de realidad objetiva, y no aplicarse,
pues, a nada. De este modo, la ley moral no puede ser ella misma el he-
cho de la razén. Esto excluye a 2). - '

Segunda, el hecho de la razén no puede ser la conciencia (directa )
de la libertad, puesto que es un rasgo del idealismo trascendental de
Kant el que no tengamos una intuicién intelectual de la libertad. Esto
excluye a 3).

Tercera, el hecho de la razén no puede ser la autonomia en el princi-
pio de la moralidad porque el que la autonomia se entienda como el
principio de la propia moralidad (la ley moral) en 2), o como libertad en
3) y 4) queda excluido una vez que hemos excluido a 2) y 3).

Concluyo que el hecho de la razén es 1): nuestra conciencia de la ley
moral como supremamente autoritativa-y regulativa para nosotros.

3. Unas cuantas observaciones. Primera, la doctrina del hecho de la
razén liqguida un problema que habia preocupado durante mucho tiem-
po a Kant, a saber: si nuestro conocimiento de la ley moral arraiga en
nuestra conciencia moral de dicha ley, o en nuestra conciencia de nues-
tra libertad como seres razonables. Kant sostiene que nuestro conoci-

1. La frase latina significa «Asi quiero, asi ordeno».



278 KANT

miento de la ley moral no puede basarse en nuestra conciencia de nues-
tra libertad. Pues esto implicaria que tenemos una intuicion intelectual
de la libertad, siendo asi que nuestras intuiciones (nuestras experiencias de
objetos y procesos particulares) estdn siempre sujetas a las condiciones
de la sensibilidad. El orden del conocimiento es el contrario: el hecho de
la razén, nuestra conciencia compartida de la ley moral como supre-
mamente autoritativa, es el hecho basico del que deben partir nuestro
conocimiento y nuestra concepcién de nosotros mismos como libres
(KP 5:4n.).

- Por otro lado, Kant dice que nuestra conciencia de la ley moral como
supremamente autoritativa para nosotros no es un hecho empirico sino
«el anico hecho de la razén pura». Para ver la importancia de esto, y el
papel central que otorga al hecho de la razén, consideremos lo que dice
Kant sobre el concepto de libertad en el Prélogo (KP 5:3 y sig.):

El concepto de libertad, en cuanto su realidad queda demostrada por
medio de una ley apodictica de la razén préactica [el hecho de la razén],
constituye la piedra angular de todo el edificio de un sistema de la razén
pura, incluso la especulativa, y todos los demas conceptos (los de Dios y la
inmortalidad) que, como meras ideas, permanecen sin apoyo en la razén
especulativa, se enlazan con él y adquieren con él y por él consistencia y
realidad objetiva, es decir, que su posibilidad queda demostrada por el he-
cho de que la libertad es real; pues esta idea [que la libertad es real] se ma-
nifiesta por medio de la ley moral.

P

Dicho llanamente, la doctrina del hecho de la razén es central, no
s6lo para la filosofia moral kantiana, sino para su idealismo trascenden-
tal como un todo. Que el concepto de libertad tenga realidad objetiva, lo
cual es la piedra angular del sistema de la razén, tanto de la especulati-
va como de la practica, depende del hecho de la razén.

§4. EL TERCER PASAJE: APENDICE I A LA ANALITICA I, PARRAFOS 8-15

1. En este pasaje dice Kant que no puede darse una deduccién de la
ley moral, es decir, una justificacién de su validez objetiva y universal;
dicha ley descansa, en cambio, en el hecho de la razén. Dice también
que la ley moral no necesita fundamentos justificativos; antes bien, esa
ley prueba no sélo la posibilidad sino también la realidad de la libertad
en aquellos que reconocen y admiten dicha ley como supremamente au-
toritativa (esto es, aquellos para quienes vale el hecho de la razén). La

ley moral da, asf, realidad objetiva, aunque no practica, a la idea de la li-

bertad, y responde, por lo tanto, a una necesidad de la razén pura espe-

e et SN s




EL HECHO DE LA RAZON 279

culativa, que tuvo que asumir que la posibilidad de la libertad era con-
sistente consigo misma. Que la ley moral hace eso es suficiente autenti-
ficacion, o credencial, como dice Kant, para dicha ley. Esta credencial
ocupa el lugar de todos esos vanos intentos de justificarla mediante la
razon tedrica, ya especulativa, ya empirica (KP 5:46 y sigs.).

Como hemos visto, es éste un cambio fundamental con respecto a la
Fundamentacion. Ahora bien, ¢qué importancia tiene este cambio?? Se-
fiala, yo creo, el reconocimiento por parte de Kant de que cada una de
las cuatro formas de la razén en su filosofia critica ocupan diferente lu-

gar y desempefian un papel diferente en lo que €l llama la unidad de la

razén. Kant concibe la razén como una unidad autosuficiente de princi:
pios en la que cada miembro existe para todos los demis, y todos para
bien de cada uno (KR Bxxiii; KP 5:119 sigs.). En el sentido mas general,
la autentificaciéon de una forma de razén consiste en explicar su lugar y
papel dentro de lo que llamaré la constitucién de la razén como un todo.
Para Kant, no puede haber problema en que la razén se justifique a si
nfisma. La razén debe responder a todas las preguntas sobre si misma
con sus propios recursos (KR B504-512), y debe contener la regla para
cualquier examen critico de cualquier uso de la razén (KP 5:16): la cons-
titucién de la razén debe ser autoautentificadora.

Una vez que contemplamos la autentificacién® de una forma de la
razon como explicativa de su papel dentro de la constituciéon de la razén,
entonces, puesto que las formas de la razén desempeiian distintos pape-
les, deberiamos esperar que también fueran diferentes sus autentifi-
caciones. Cada una encaja en la constituciéon de la razén de una forma
diferente, del mismo modo que también seran diferentes las considera-
ciones mas especificas que explican su papel en dicha constitucién. La
ley moral no tendra el mismo tipo de autentificacién que la que tienen
las categorias, a saber, el tipo especial de argumento que Kant ofrece

2. Sobre la importancia de este cambio, estoy de acuerdo con casi toda la valiosa discu-
sion de Karl Ameriks en su Kant’s Theory of Mind, Oxford, Oxford University Press, 1982,
cap. 6. El discute las versiones de Beck, Paton y Henrich, quienes han intentado preservar la
continuidad de la doctrina de Kant y han cuestionado la naturaleza fundamental del cambio.

3. Es importante que tengamos presente la ambigiiedad en el uso que hace Kant del
término «deduccion». A veces lo usa, como en el tercer pasaje sobre el hecho de la razén,
para dar a entender el tipo especial de argumento desarrollado para establecer la validez
universal de las categorias en la Deduccién Trascendental; otras veces significa simple-
mente un conjunto de consideraciones que bastan para justificar, o defender frente a un
desafio, nuestro uso de algo ya en nuestra posesion. Este amplio significado lo tomé Kant de
la terminologia legal de su tiempo, por-lo que yo he preferido usar, en cambio, el término
«autentificar». A este respecto, véase Dieter Henrich, «Kant’s Notion of a Deduction», en
Eckart Forster (comp.), Kant’s Trascendental Deductions, Stanford, Stanford University
Press, 1989, pags. 29-46. )



280 KANT

para ellas en la Deduccién Trascendental de la primera Critica. Esta de-
duccién intenta mostrar que las categorias estan presupuestas en nues-
tra experiencia de los objetos en el espacio y el tiempo, y no que son re-
guladoras del uso de una facultad, en el sentido en que las ideas de la
razon regulan el uso del entendimiento.

2. La razoén especulativa también tiene lo que Kant denomina una
deduccién (KR B698), esto es, una justificacién (o autentificacién) de la
validez objetiva de sus ideas y principios como principios trascendenta-
les (B679). Pero la ley moral, como idea de la razén pura practica, tiene
una autentificacion diferente de la de la razén pura especulativa. Para
Kant, la razén pura, a diferencia tanto del entendimiento como de la ra-
z6n empirica practica, es la facultad de la orientacién.? Aunque el traba-
jo de la razén es similar en ambas esferas, realiza su trabajo de orienta-
cién de forma diferente en las esferas teérica y practica.

En cada esfera, la razén proporciona orientacién porque es normati-
va: establece los fines y los organiza en un todo, de tal modo que guia, o
dirige, el uso de una facultad: el entendimiento en la esfera teérica; el al-
bedrio en la practica. En la esfera tedrica, la razén pura es reguladora en
vez de constitutiva; el papel que cumplen sus ideas y sus principios es el
de especificar uha idea de la mayor unidad sistematica posible, y el de
guiarnos en la introduccidén de esa unidad necesaria en nuestro conoci-
miento de los objetos y en nuestra visién del mundo como un todo. De
este modo, el trabajo de la razén arroja un criterio suficiente de verdad
empirica (B679). Sin razén pura, no seria posible ningtn tipo de con-
cepcién general del mundo, la religién y el mito, la ciencia y la cosmolo-
gia. No existirian las ideas y los principios de la razén que articulan esas
concepciones generales, pues su fuente es la razén. El papel de la razén
especulativa en la regulacién del entendimiento, y en la unificacién del
conocimiento empirico autentifica sus ideas y principios.

Por el contrario, en la esfera practica, la razén pura no es ni consti-
tutiva ni reguladora sino directiva, es decir: dirige inmediatamente a la
voluntad (como albedrio). En esta esfera, es la razén empirica practica
la que es reguladora; pues mediante el principio del imperativo hipotéti-
co, la razén empirica practica organiza en una idea racional de felicidad
los diversos deseos e inclinaciones pertenecientes a la mas baja facultad
de desear (KP 5:120). Por el contrario, el albedrio es dirigido inmediata-
mente por la idea de razén practica de la ley moral, una ley a través de

4. Por esta vision, y por la interpretacion que he hecho de la concepcién kantiana del
papel de la razén en general, desde hace muchos afios agradezco profundamente la con-
tribucién de Susan Neiman. Véase su libro The Unity of Reason: Rereading Kant, Nueva
York, Oxford University Press, 1994. -




EL HECHO DE LA RAZON 281

la cual la razén construye para dicho albedrio su objeto a priori, el ideal
de un dominio de los fines (un todo de todos los fines en enlace sistema-
tico; de las personas como fines en si mismas y de los fines permisibles
gue cada persona persigue) (Gr I1:62 [433]).

§5. POR QUE PODRIA HABER RENUNCIADO KANT A UNA DEDUCCION
DE LA LEY MORAL

1. Consideremos ahora por qué podria haber renunciado Kant al in-
tento de aportar a la ley moral un argumento de la razén teérica, y ha-
gamoslo examinando las diversas formas que dicho argumento podria
adoptar.

Durante la década de 1770, Kant hizo varios esfuerzos en esta direc-
cién. Henrich los divide en dos grupos.’ En el primero, Kant intenta
mostrar cémo el uso tedrico de la razén, si es aplicado a la totalidad de
nhiestros deseos y fines de la accién, da lugar necesariamente, en un
agente racional, no sélo a la aprobacién caracteristica del juicio moral
sino también a los incentivos para obrar segtin ese juicio. En el segundo
grupo, Kant intenta derivar los elementos esenciales del juicio moral de
lo que él considera que es un presupuesto necesario de la filosofia mo-
ral, un presupuesto cuya necesidad sélo puede apreciarse mediante el
uso de la razén tedrica, a saber, el concepto de libertad.

Para cada grupo, Henrich da algunos ejemplos, mas no entraré yo
aqui en tanto detalle. Lo relevante es que Kant intenta fundar la ley mo-
ral solamente en la razén teérica y en el concepto de racionalidad. Trata
de derivar lo razonable de lo racional. Arranca de una concepcién de
agente racional (frente a razonable) autoconsciente con todas las facul-
tades de la razén tedrica y movido exclusivamente por necesidades y de-
seos naturales. Este argumento da testimonio del esfuerzo de Kant, du-
rante bastantes afos, por encontrar una derlvamon de la ley moral a
partir de la razén tedrica.

2. Otro tipo de argumernito para la ley moral, un argumento que se
parece al tipo de argumento que ofrece Kant para las categorias, podria
ser éste: intentamos mostrar que la ley moral esté presupuesta en nues-
tra conciencia moral de forma muy parecida a como estan presupuestas

.

5. Henrich ha realizado un estudio de estos argumentos en el Nachlass. Sugiere que,
cuando Kant habla de «esta deduccién en vano buscada» de la ley moral, tiene en mente
sus propios fracasos. Véase «Der Begriff der sittlichen Einsicht und Kant’s Lehre vom Fak-
tum der Vernunft», en Dieter Henrich y otros (comps.), Die Gegenwart der Griechen im
neueren Denken, Tubinga, Mohr-Siebeek, 1960, pags. 239-247. Es mucho lo que debo a este -
ensayo.



282 KANT

las categorias en nuestra experiencia sensible de los objetos en el espacio
y el tiempo. Podriamos argiiir as{ que ninguna otra concepcién moral
puede especificar los conceptos de deber y obligacién, o los conceptos
necesarios para tener los sentimientos peculiarmente morales de culpa y
vergiienza, remordimiento e indignacién, y otros por el estilo. Ahora
bien, parece un requisito ciertamente razonable que una concepcién mo-
ral incluya el trasfondo necesario de esos conceptos. Pero el argumento
apunta demasiado alto: no es plausible negar que haya otras concepcio-
nes morales, aparte de la de Kant, que también aporten por si solas dicho
trasfondo. Las concepciones morales de dos sociedades pueden diferir
grandemente aun cuando la gente en ambas sociedades sea capaz de te-
ner conciencia moral y sentimiento moral.

Un fallo béasico en este tipo de argumento es que asume la distincién
entre concepto e intuicién, siendo asi que no hay tal distincién en la
conciencia moral. La razén teérica concierne al conocimiento de los ob-
jetos, v la experiencia sensorial le proporciona su base material. El co-
nocitniento practico concierne a los fundamentos razonables y raciona-
les de la produccién de los objetos. El bien completo es la realizaciéon de
un objeto construido: el dominio de los fines como objeto necesario
de una voluntad inmediatamente determinada por la ley moral. La con-
ciencia moral no es en absoluto experiencia sensible de un objeto. Este
tipo de argumento no tiene cabida en el constructivismo kantiano.

3. Consideremos un nuevo argumento. Podria decirse: puesto que la
deduccién de las categorias muestra que su validez objetiva y su aplica-
bilidad universal estan presupuestas en nuestra experiencia publica uni-
ficada de los objetos, un argumento paralelo para la ley moral podria
mostrar que es la inica base posible de un orden publico unificado de
conducta para una pluralidad de personas que tienen objetivos e inte-
reses en conflicto. La idea es que, sin la ley moral, nos quedamos con la
lucha de todos contra todos, como viene ejemplificado por el compro-
miso de Francisco I (KP 5:28). Esto nos permitiria decir que la ley mo-
ral es constitutiva de cualquier orden publico unificado de un mundo
social.

Este planteamiento también estd, en mi opinién, condenado al fra-
caso. El requisito de que una ley moral determine un orden publico uni-
ficado y compartido de conducta es, también aqui, enteramente razona-
ble. La evidente dificultad es que el utilitarismo, el perfeccionismo y el
intuicionismo, asi como otras doctrinas morales, pueden también deter-
minar dicho orden. La ley moral es, segtin hemos visto, a priori con res-
pecto a la razén empirica practica. Es también a priori como idea de la
razén, pero no es a priori en el sentido anadido de que cualquier orden
pablico unificado de conducta tenga que descansar en dicha ley.




EL HECHO DE LA RAZON 283

Kant no sostiene, creo yo, que la ley moral sea a priori en este senti-
do anadido. Lo que en realidad sostiene es que la ley moral es la tinica
forma que nosotros tenemos de construir un orden publico unificado de
conducta sin caer en la heteronomia. El usa la idea de autonomia, im-
plicita en una concepcién constructivista de la razén pura préactica, para
rechazar otras visiones morales. Por esto es por lo que concibe el per-
feccionismo y el intuicionismo como heterénomos, y lo mismo pensaria
del utilitarismo (en caso de que lo hubiera discutido tal como hoy lo co-
nocemos). Siempre apela a la ley moral como principio de la libre razén
constructiva.

RN

§6. ¢QUE TIPO DE AUTENTIFICACION TIENE LA LEY MORAL?

1. Finalmente, volvamos a la parte del tercer pasaje sobre el hecho
de la razén (KP 5:46 y sigs.), donde Kant explica por qué no tiene de-
duiccién la ley moral. Aqui subraya Kant las diferencias entre razén teo-
rica y razén practica. La razén tedrica se ocupa del conocimiento de ob-
jetos que nos son dados en nuestra experiencia sensible, mientras que la
razén practicase ocupa de nuestra capacidad de producir objetos de
acuerdo con una concepcion de dichos objetos. Un objeto se entiende como
el fin de la accidon; para Kant, todas las acciones tienen un objeto en este
sentido. Obrar segiin la razén pura practica implica, primero, producir
un objeto cuya concepcion se forja a la luz de las ideas y los principios
de la razén pura practica; y, segundo, ser movido (del modo apropiado)
por un interés puro practico en la realizacién de dicha concepcion.
Puesto que s6lo podemos ser enteramente libres en virtud de nuestra
razon, soélo aquellas acciones que satisfacen estas dos condiciones son
enteramente libres. Volveré sobre esto el préximo dia.

Ahora bien, de lo que hemos dicho puede parecer que la autentifica-
cién de la ley moral es altamente problematica. Esto es lo que da pie a
que Kant introduzca la doctrina del hecho de la razén en la segunda Cri-
tica, pues piensa que la ley moral no puede ser derivada de los concep-
tos de la razon teérica junto con el concepto de agente racional. Ni tam-
poco piensa que esté presupuesta en nuestra experiencia moral, o que
sea necesaria para especificar un orden unificado de conducta publica.
Tampoco puede ser derivada de la idea de libertad, puesto que no hay
ninguna intuicién intelectual disponible de libertad. Ademas, la ley mo-
ral no debe ser reguladora de una facultad que tiene su propio material.
Este tipo de autentificacién vale para la razén especulativa y, dentro de
la esfera practica, para la razén empirica practica, la cual regula la fa-
cultad mas baja de desear. Con todo, queda todavia una forma, afirma



286 KANT

te a priori, independientemente de todo dato sensible, como la ley supre-
ma de la voluntad.

El pasaje continuda: «Hubo que probarlo y justificarlo [la ley moral] pri-
mero, en cuanto a la fuerza de su origen, aun en el juicio de esa razén vul-
gar, antes de que la ciencia pudiera tomarlo en sus manos para hacer uso
de €l como de un hecho, por decirlo asi, que antecede a todo sutilizar sobre
su posibilidad y a todas las consecuencias que pudieran sacarse de ahi».®

Es claro que, aunque aqui se dice que el hecho de la razén es la ley
moral, Kant estd hablando en términos generales (como muestra la pri-
meera parte de la cita). Lo que quiere decir Kant es que la ciencia, es de-
cir, la metafisica de las costumbres, puede tomar en sus manos la ley
moral como un hecho, por decirlo asi, porque es el principio reconocido
en el hecho de la razén. Contintda diciendo Kant: «Pero esta circunstan-
cia se deja muy bien explicar por lo que se ha dicho, pues que la razén
pura practica tiene que empezar necesariamente por principios, que tie-
nefp que ser por tanto puestos a la base de toda ciencia, como primeros
datos, y no pueden originarse primeramente de ella. Esta justificacién
de los principios morales, como principios de una razén pura, podia em-
pero también ser conducida muy bien y con suficiente seguridad por la
mera apelacién al juicio del entendimiento humano comaun [...]».

2. En el sexto y tltimo pasaje sobre el hecho de la razén, Kant se re-
fiere a este hecho de un modo indirecto que no usa en ningan otro sitio.
Yo pienso, no obstante, que su significado es compatible con la inter-
pretacién propuesta por nosotros. Aqui se ocupa Kant de la transicién
de nuestra libertad posible a nuestra libertad real, de si el «poder ser» de
la primera Critica (esto es, la posibilidad de la libertad introducida para
resolver la tercera antinomia) puede convertirse en un «es». Y Kant de-
cide que asi puede hacerse, pues (KP 5:104) «sélo se trataba de [...] que
se pudiese demostrar en un caso real, por decirlo asi, mediante un he-
cho, que ciertas acciones presuponen una causalidad semejante (la inte-
lectual, sensiblemente incondicionada), sean reales o también sélo or-
denadas, es decir, necesarias, practica y objetivamente». Kant llega a
decir mas adelante que hay un principio que caracteriza a esta causa-
lidad y que (KP 5:105) «este principio no necesita ni que se le busque ni

6. Kant afiade un poco mas adelante: «Presentad a uno que por lo demas es hombre
honrado [...], la ley moral, por donde él reconoce la indignidad de un mentiroso, y en se-
guida su razén préctica [...] abandona la utilidad, se une con aquello que sostiene su res-
peto hacia su propia persona [...], y ahora la utilidad, después de separada y desenlazada
de con la razén [...] es pesada por cada cual» (KP 5:92 y sig.). Todo el pasaje es instructivo
por cémo conecta nuestros sentimientos morales con el reconocimiento de la ley moral en
la experiencia moral ordinaria.




P T Y

i
i
e
¥
H
{

T P TN TS £ T SO S

EL HECHO DE LA RAZON 287

que se le invente; ha estado largo tiempo en la razén de todos los hom-
bres e incorporado a su ser, y €l es el principio de la moralidad».

3. Asi pues, para Kant la ley moral se encuentra en nuestros juicios
y sentimientos morales cotidianos, e incluso en nuestro ser, en nuestro
caracter. Mas ;como experimentamos la ley moral en nuestro pensa-
miento? Antes, en el segundo pasaje sobre el hecho de la razén, se hace
Kant la pregunta «;cémo es posible también la conciencia de aquella ley
moral?» y su respuesta es la siguiente (KP 5:30): «Nosotros podemos te-
ner conciencia de leyes puras practicas, del mismo modo como tenemos
conciencia de principios puros practicos, observando la necesidad con
que la razén nos los prescribe y la separacién de todas las condiciones
empiricas, separacién que la razén nos sefiala. El concepto de una vo-
luntad pura surge de las primeras, asi como la conciencia de un enten-
dimiento puro [surge] de las dltimas».

Algo més abajo, en el mismo parrafo, dice Kant que nunca se habia
atrevido nadie a introducir la libertad en la ciencia si la ley moral y, con
ell4, «la razén practica [...] no nos hubiera impuesto este concepto». Re-
cordemos aqui que en KP 5:31 habla Kant de cémo la conciencia de la
ley moral «se impone por si misma a nosotros como proposicién sintéti-
ca a priori, la cual no estd fundada en intuicién alguna». La ley moral
surge de nuestra razén pura préactica casi involuntariamente. Antes ha-
bia dicho Kant (KP 5:27): «Qué forma se capacita en la méaxima para la
legislacion universal y cudl no, ello-lo puede distinguir el sentimiento
mas vulgar sin ensefianza».

En KP 5:29, después de discutir si nuestro conocimiento de la ley mo-
ral precede a nuestro conocimiento de la libertad o viceversa, dice Kant:
«La ley moral, de la que nosotros tenemos conciencia inmediatamente
(tan pronto como formulamos maximas de la voluntad), es la que se nos
ofrece primeramente [...]».

En KP 5:27 ilustra este asunto con el ejemplo del depésito engafioso.
En un caso asi, nos damos inmediatamente cuenta de que nuestra ma-
xima se destruiria a si misma al convertirla en ley universal. Ciertamen-
te, como dice Kant (Gr 1: 20 [403-404]), la razén humana ordinaria o
vulgar no concibe abstractamente la ley. moral en su forma universal;
antes bien, nuestra razon tiene esta ley «continuamente ante los ojos y
I[a] usa como criterio en sus enjuiciamientos». Espontaneamente ad-
gquirimos una facilidad para hacer juicios morales de acuerdo con las
exigencias de la razén pura practica.

4. :Qué quiere decir Kant en la cita anterior de KP 5:30, donde dice
que podemos llegar a conocer las leyes puras practicas «observando la
necesidad con que la razén nos l[a]s prescribe»? No podemos explicar
esa necesidad (aqui necesidad practica en vez de tedrica) apelando a la



288 KANT

razén pura misma. Dado que esta forma de razén determina dicha ne-
cesidad, no puede explicarse a si misma. Como dice Kant: «[T]oda pe-
netraciéon humana ha terminado, tan pronto como hemos llegado a las
fuerzas fundamentales o facultades fundamentales [...]» (KP 5:46 y sig.).
A mi modo de ver, no entendemos correctamente a Kant si lo inter-
pretamos como si estuviera ofreciendo una explicacién de la necesidad
practica. Antes al contrario, segtin nuestro analisis, esta exponiendo la
constitucién de la razén practica como un todo y explicando el papel de
las facultades fundamentales de la razén tal como nos las encontramos
en nuestra experiencia moral. Este es el tinico tipo de deduccién —en el
sentido amplio de autentificaciéon (véase mas arriba §4)— que admite la
ley moral. No es posible dar una explicacién de la constitucién de la ra-
z6n, no porque se halle mas alla de nosotros, en lo desconocido, sino por-
que la razén no puede ser juzgada o explicada por ninguna otra cosa.
Aungque ciertamente se requiere de mucha reflexién para dar con una
descripcién adecuada de su constitucion, y aunque la propia reflexién es
ntinua y no cesa nunca, dicha constitucién, en ltima instancia, debe
verse como autoautentificadora.

-

8§8. CONCLUSION

Puesto que son varias las cuestiones que hemos examinado hoy, qui-
siera subrayar que las importantes son esencialmente dos.

La primera es que el hecho de la razén establece la tercera condicién
(una de las cuatro) para que exista razén pura practica, para que se ma-
nifieste a si misma en hechos y obras. Esta es la condicién de que nues-
tra conciencia de la ley moral (a través del imperativo categoérico) se
encuentre en nuestros pensamientos, sentimientos y juicios morales co-
tidianos; y de que dicha ley sea reconocida como autoritativa, al menos
implicitamente, por la razén humana ordinaria (§§2-3, 7).

La segunda cuestién es que la doctrina del hecho de la razén senala
un cambio fundamental en el modo en que Kant entiende el fundamen-
to de la razén pura practica.

En §84-6 examinamos esta idea, segtin la cual la autentificacién de
cada tipo de razén difiere de las otras y la autentificacién apropiada
de cada forma de razén consiste en mostrar su papel y lugar dentro de la
constitucién de la razén como un todo. Esta constitucién es autoauten-
tificadora, puesto que la razén no es ni opaca ni transparente para si
misma, y puede responder de todas las cuestiones sobre si misma tras
cabal reflexién.




KANT VIII

LA LEY MORAL COMO LA LEY DE LA LIBERTAD

§1. CONCLUSIONES SOBRE EL CONSTRUCTIVISMO Y LA REFLEXION CABAL

1. Me detengo un momento para indicar dénde nos encontramos.
En las cuatro primeras lecciones examinamos la ley moral o, mejor di-
cho, cémo se aplica a nosotros la ley moral, primero a través del impe-
rativo categorico y, después, mediante el procedimiento-IC, que es la
férmulacion mas adecuada en nuestro caso de las exigencias de la ley.
Las lecciones V-VII intentaron poner de manifiesto las cuestiones filosé-
ficas mas profundas que Kant esperaba poder resolver aplicando el im-
perativo categérico y sus diversas formulaciones.

Consideramos la secuencia de seis concepciones del bien y el modo
en que el desarrollo de la secuencia clarifica el papel que desempenia la
primacia de lo justo en su doctrina: A continuacién examinamos la doc-
‘trina kantiana como una forma de constructivismo moral, una concep-
cién de la que innegablemente se puede decir que nace con Kant, pues
no hay predecesores de la misma en la historia doctrinal. La dltima vez
sugeria yo que su doctrina constructivista es también coherentista, en el
sentido de que ofrece una descripcion de cémo los cuatro tipos de razén
forman un todo coherente en una constitucién unificada y autoautenti-
ficadora de la razén. También sugeria que la concepcién kantiana es co-
herentista en el sentido adicional de que mantiene, por ejemplo en los
pasajes quinto y sexto sobre el hecho de la razén, que nuestro reconoci-
miento de la ley moral como supremamente autoritativa para nosotros
queda patente en nuestros pensamientos, sentimientos y conducta.

2. Son muchas las cuestiones que surgen con respecto al constructi-
vismo kantiano, tal como yo lo he definido. A modo de aclaracién, men-
cionaré una de ellas. Es la siguiente: cé6mo reconciliar la idea de que
toda construccién debe someterse a la prueba de la reflexién critica con
la concepcién expresada por Kant en el pasaje sobre la paradoja del mé-
todo: que los conceptos de bien y mal no deben determinarse antes de la
ley moral sino s6lo después de ella y por medio de ella (KP 5:62 y sig.).
La dificultad estriba en que Kant parece saber de antemano, sin necesi-



290 KANT

dad de reflexion critica, qué aspecto debe tener una doctrina constructi-
vista, mas esto parece imposibilitar que llevemos a cabo dicha reflexién
de buena fe.

En respuesta a esta preocupacion tan comprensible, interpretamos el
constructivismo como una concepcién sobre el aspecto que tendra la es-
tructura y.el contenido de la mas sélida doctrina moral, una vez expues-
ta tras cabal reflexion. Decimos que contendra, de la manera explicada,
un procedimiento constructivista que incorporara todas las exigencias de
la razén practica, de tal modo que quede construido el contenido de la
doctrina: sus principales principios, virtudes e ideales. Cuando hablamos

aqui de reflexién completa no nos referimos a una reflexién perfectaala

que al final llegamos, sino a una reflexién que puede llegar a ser todo lo
critica que podria serlo una tradiciéon de pensamiento que pasa de una
generacién a la siguiente, y que cada vez produce mas la impresién de
que la concepcién moral es constructivista, tras una reflexiéon mas com-
pleta. Deberia haber un éxito creciente a la hora de formular la doctrina
como un todo. '

3. Aqui deberfamos distinguir entre la doctrina que formulamos en
cualquier momepto particular y el proceso por el que llegamos a una
formulacién de la misma mediante el pensamiento y la reflexién a lo lar-
go del tiempo. Comoquiera que la doctrina formulada es contrastada
con nuestros mas ponderados juicios morales, es de esperar que se den
conflictos serios, conflictos que obliguen a renunciar a algiin que otro
principio. A este respecto, el constructivismo no tiene otro cometido mas
que hacer sélo los tipos de cambios consistentes con dicha doctrina. Por
ejemplo, debe vigilar que ninguna idea de la razén usada en la construc-
cién haya sido interpretada incorrectamente: tal vez no se hayan inclui-
do y descrito correctamente todas las verdaderas necesidades humanas
pertinentes, o no se hayan enunciado bien los requisitos de publicidad
para los preceptos morales, o se-hayan omitido ciertos aspectos de las
ideas de reciprocidad e imparcialidad en la idea de razonabilidad.

Evidentemente, el constructivismo puede vigilar para que no se con-
fundan los juicios aparentemente bien ponderados; pero si lo hace, debe
mostrar cudles son los errores y de dénde surgen. No puede deshacerse
de un juicio ponderado simplemente porque sea mayor el peso de la
construccién: antes deben ser identificados los errores. Al igual que pue-
de sucederle a cualquier otra concepcién, el constructivismo puede ser
falso. Debe probarse a si mismo mostrando, como hace Kant, que hay
razén pura practica. Hacer lo cual implica, tal como vimos la tltima vez,
mostrar que la ley moral se pone de manifiesto en nuestros pensamien-
tos, sentimientos y conducta morales —tercera condicién—, y ello recla-
ma una reflexién critica tal cual la acabamos de describir.




LA LEY MORAL COMO LA LEY DE LA LIBERTAD 291

Concluyo estas observaciones diciendo que, a la hora de presentar la
filosofia moral kantiana, he restado importancia al papel del a priori y lo
formal, v he hecho lo que algunos pueden pensar que es una interpreta-
ci6n plana del imperativo categérico como proposicién practica sintéti-
ca a priori. He hecho todo eso porque creo que los elementos minimiza-
dos no estan en el nicleo de su doctrina. Poner el énfasis en ellos lleva
facilmente a formalidades vacias y aridas que nadie puede aceptar y que
entonces asociamos erréneamente a su nombre. Por el contrario, lo esen-
cial de su doctrina radica en su visién de la libre razén constructiva y en
la idea de coherencia que la acompaiia, tal como vimos la dltima vez.
Radica también en sus otras ideas, tales como la idea de la ley moral
como ley de la libertad y la idea de la filosofia como defensa de la fe ra-
zonable. Es tiempo ya de volver sobre estas materias, por mas que lo ha-
remos con excesiva rapidez. Nos ocuparan en la presente leccién y en la
siguiente.

t

§2. Los DOS PUNTOS DE VISTA

1. Kant nurta dej6é de interesarse por la razén humana como una
forma de autoconciencia humana. Podemos asi pensar que los dos pun-
tos de vista de la razén, el tedrico y el practico, articulan la forma y la
estructura de las dos diferentes formas de autoconciencia: en un caso,
nuestra autoconciencia como sujeto que inquiere sobre el mundo natu-
ral y social, y lo investiga (una autoconciencia que posee razén teérica);
en el otro, nuestra autoconciencia como sujeto que delibera y actaa (una
autoconciencia que posee razén practica). La primera Critica examina la
forma y la estructura del punto de vista teérico; la segunda Critica hace
lo propio para el punto de vista practico.

En ciertos aspectos, estos puntos de vista son similares y, en otros as-
pectos, diferentes. Son similares por cuanto cada uno de ellos es una for-
ma de una y la misma razén, como asi lo exige la unidad de la razén. En
ambos puntos de vista, la razén es guiada por su idea de la mayor uni-
dad sistematica, en un caso por la idea de la mayor unidad en nuestro
conocimiento de los objetos, en el otro por la idea de la mayor unidad en
nuestro sistema de fines, tanto colectivos como individuales. Pero los
dos puntos de vista deben ser en ciertos aspectos diferentes, por cuanto
un punto de vista es el de la razén tedrica, que se ocupa del conocimien-
to de objetos dados, mientras que el otro punto de vista es el de la razén
préctica, que se ocupa de la produccion de los objetos.

Pero aunque estos puntos de vista sean diferentes, el punto de v1sta
practico depende del teérico, puesto que da por supuesto el conocimien- -



292 KANT

to ya establecido por la razén teérica. De este modo, la razén practica
presupone a la razoén teérica: esta Gltima proporciona el trasfondo nece-
sario para la deliberacion razonable. Esto lo muestra la informacién en
la que se apoya el procedimiento-IC en sus diversos pasos.

2. Podemos precisar mas estas observaciones generales haciendo
notar que podemos distinguir cinco elementos en cada punto de vista.
Un elemento es el tipo de preguntas que podemos hacer desde el punto
de vista; otro es el tipo de interés que nos mueve a hacer esas pregun-
tas. Desde el punto de vista practico, preguntamos qué debemos hacer
en un caso particular o, mas en general, preguntamos cuales son nues-
tros deberes. O, mas en general todavia, preguntamos qué objetos de-
bemos producir de acuerdo con una concepcion de dichios objetos, de
tal modo que lleguemos a un todo de los fines con la mayor unidad sis-
tematica posible. Nuestro interés en estas preguntas es un interés puro
practico en hacer lo que debemos y en realizar nuestros deberes de jus-
ticia y de virtud. La razdén tedrica también tiene sus intereses, y no so-
l4mente un interés positivo en la mayor unidad sistematica posible de
nuestro conocimiento sino también un interés negativo en prevenir que
la locura y el fanatismo especulativos corrompan el trabajo de la razén
(KP 5:121). - '

Un tercer elemento, por obvio, no necesita mas que ser mencionado,
a saber, que al intentar resolver estas cuestiones usamos, en cada caso,
una cierta familia de ideas, principios y preceptos de la razén, que son
los expuestos en la primera y segunda Criticas.

Finalmente, un punto de vista implica un cuarto elemento y un quin-
to: uno lo forman ciertas actitudes especificas que debemos adoptar
ante nosotros mismos y ante el mundo conforme asumimos el punto de
vista; el otro, en cambio, lo forman ciertas creencias necesarias para
apoyar y sostener dichas actitudes. Asi, en el caso del punto de vista prac-
tico, debemos obrar bajo la idea de la libertad (§5). Al hacerlo, no debemos
intentar prever nuestro comportamiento, como si lo contemplaramos des-
de el punto de vista tedrico, sino que debemos, en cambio, concebir nues-
tra razén como absolutamente espontanea y como una razén que no de-
pende de nada que esté fuera de si misma. Y debemos creer firmemente
que podemos obrar de acuerdo con la mejor de las razones tal como que-
dan establecidas en el curso de la deliberacién. Se relaciona con estos te-
mas (segn veremos en «Kant X») el complejo de actitudes y postulados
al que Kant denomina fe razonable.

3. Finalmente, hay importantes relaciones entre los dos puntos de
vista que no trataré aqui de definir. Pero merece la pena repetir que, si
bien el punto de vista practico presupone el conocimiento establecido
por el tedrico, lo practico es primario en la constitucién de la razén. Am-




LA LEY MORAL COMO LA LEY DE LA LIBERTAD 293

bas formas de la razén son movidas por sus intereses, y los intereses de
la razén practica, que son los de la humanidad, son primarios.

De nuevo, al aplicarlos a las personas y a sus intereses, ambos puntos
de vista se refieren a una y la misma cosa: la misma persona y la misma
accion vistas desde dos puntos de vista diferentes (KP 5:97). No se trata de
puntos de vista sobre mundos diferentes, ni de puntos de vista proceden-
tes de mundos diferentes: son puntos de vista para plantear diferentes
cuestiones sobre uno y el mismo mundo. Uno de los tipos incluye (apro-
ximadamente) cuestiones de hecho; el otro incluye cuestiones sobre qué
debemos hacer. Estas cuestiones surgen de diferentes intereses y son res-
pondidas mediante diferentes principios de razén que tienen su origen en -
las dos formas de la razén. No se sigue de ello que las diferentes respues--
tas sean contradictorias, pero dejo aqui de lado estas complejidades.

No quiero, pues, considerar la doctrina de Kant como una visién de
dos mundos —un mundo de fenémenos y un mundo inteligible— sino,
al contrario, como una doctrina con dos puntos de vista que correspon-
dep a cuestiones diferentes motivadas por diferentes intereses y respondi-
das mediante ideas y principios diferentes. La mejor forma de ver cémo
se relacionan esos puntos de vista es examinando su estructura y conte-
nido y viendo cémo podemos aprovecharlos en nuestra vida cotidiana y
en la ciencia. No hay secretos al respecto: tenemos que indagar.

§3. LA oPOSICION DE KANT A LEIBNIZ EN TORNO A LA LIBERTAD

1. Todavia no estamos preparados para discutir la Gltima condicién
para la existencia de la razén pura préactica, la condicién que dice que
nuestra conciencia de la ley moral arraiga tan profundamente en nues-
tra persona que dicha ley puede ser un motivo suficiente, independien-
temente de nuestros deseos naturales. Antes de analizar esta condicién,
revisemos primero la concepcién kantiana de la libertad y logremos un
dominio mas firme de su psicologia moral tal cual es presentada en La
religion 1. Aqui es donde dio Kant la versién mas acabada de su psico-
logia moral, por lo que cualquier descripcién de la misma debe contar
con ella. Asi que daremos un rodeo bastante largo: hoy empezamos con
su concepcién de la libertad; la proxima vez examinaremos su psicolo-
gia moral.!

1. Aunque Kant hace por doquier importantes consideraciones sobre la libertad, sus
discusiones méas completas sobre la libertad son las siguientes: la primera Critica (B560-
586) en relacion con la tercera antinomia, y mas adelante en el Canon (B828-832); la se-
gunda Critica en la Aclaracion (KP 5:93-103); los Prolegémenos I §53 también merecen ser



294 KANT

Este es un asunto extremadamente dificil y gran parte de lo que diga
yo serd poco claro. Para empezar, preguntémonos: ¢a quién se opone Kant
con su concepcién de la libertad? También es a menudo de ayuda pre-
guntarse cudl es el modelo rechazado y por qué, pues al hacerlo clarifica-
mos el problema y podemos indicar cudles son las condiciones de una so-
lucién valida. Siguiendo esta idea, asumiré que Kant se esta oponiendo a
la concepcion de Leibniz y, en general, al determinismo empirista; por lo
que rechazaria también la concepcién que de la libertad ofrece Hume en
el Tratado 11:iii:1-2. En sus primeros aios, cuando todavia estaba muy in-
fluido por Leibniz, Kant también pensaba que la libre voluntad y el de-

terminismo eran compatibles (Nova Dilucidatio [1755] 1:400-410).

2. Ahora bien, ¢qué es lo queKarit tiene que objetar a la concepcion
de Leibniz? Yo creo que tiene cuatro objeciones a la concepcion leibni-
ziana de la libertad.

La primera objecién, y la mas basica, deriva del perfeccionismo me-
tafisico de Leibniz. Como hemos visto, para Kant, ésta es una forma de
heteronomia incompatible con la idea de una razén practica que es libre
y constructiva. La idea kantiana de la ley moral como ley de la autono-
mia no deberia entenderse como una ley verdadera de un orden de valo-
res morales prévio y antecedente. Al contrario, la supremacia de la razén
significa que la ley moral misma debe ser una ley de la libertad, en un
sentido que luego intentaremos explicar.

La siguiente objecién que haria Kant a la concepcién de Leibniz es
que implica el predeterminismo. Kant subraya este problema en la Acla-
racion (KP 5:94 y sig.). Por predeterminismo Kant entiende lo siguiente.
Las leyes causales gobiernan la generacién de una secuencia de estados
de un sistema a lo largo del tiempo, donde cada estado en el tiempo t, es
el consecuente causal del estado en t, ;. Dado el estado total de un siste-
ma, las leyes causales inicamente determinan su préximo estado. Asi, el
estado t,, en el tiempo presente, debe estar predeterminado por algiin es-
tado en el tiempo t, del pasado, y el préximo estado t,.; debe estar simi-
larmente predeterminado. Pero, puesto que no tenemos control sobre el
pasado, no podemos ser libres ahora: nuestro futuro ya esta decidido. Para
Kant, pues, el predeterminismo significa que las causas verdaderamente
efectivas de determinacién son sélo el estado inicial (si hay alguno) y las
leyes causales que gobiernan el sistema. Si no hay estado inicial, todos
los estados estan igualmente predeterminados, con lo que no hay libre
determinacién en ningiin tiempo.

mencionados. Yo me centraré sobre todo en la Fundamentacion 1I1:4 (447-448) (donde
Kant enuncia la idea central del obrar bajo la idea de la libertad), en la Aclaracién y en el
libro I de La religién. '




LA LEY MORAL COMO LA LEY DE LA LIBERTAD 295

3. Segan vimos, Leibniz es compatibilista, esto es, afirma que la li-
- bre voluntad y el determinismo van de consuno. Replicaria a Kant, como
replicé a Spinoza, que lo que realmente importa son los tipos de causas
que provocan la determinacién. La libertad no requiere la ausencia de
fundamentos de determinacién sino que depende de que nuestras accio-
nes sean guiadas por juicios de valor formados a la luz del mayor bien
aparente, cuando dichos juicios expresan, ellos mismos, nuestra libre
razoén deliberativa en el sentido de Leibniz (Leibniz 11:84). Por todo ello
piensa que somos realmente libres y que nuestras acciones son plena-
mente voluntarias y espontaneas, aunque nuestra libertad aumenta con- .
forme crecemos en conocimiento y sabiduria, y conforme nuestra liber-
tad refleja menos imperfectamente la libertad de Dios. -

Kant piensa que esta réplica al predeterminismo no logra salvar su
objecién. Ello queda claro por lo que dice sobre la libertad comparativa
y psicolégica en la Aclaracion (KP 5:96 y sig.). Es un «recurso mezqui-
nop, dice, pensar que los tipos de causas suponen alguna diferencia res-
peéto del predeterminismo. Su referencia, mencionando a Leibniz, a
que la libertad de un automaton spirituale, puesto a la par con un auto-
maton materiale, «no seria en el fondo mejor que la libertad de un asa-
dor», deja clara su posicién: la espontaneidad de los espiritus libres (de
las sustancias espirituales), segtin la entendia Leibniz, no es suficiente.
Recordemos que los principios y leyes que determinan la secuencia de
sus estados psicolégicos forman parte de su concepto completo (conce-
bidos como individuos posibles)? y predeterminan la secuencia. Kant
admite que los espiritus libres de Leibniz tienen espontaneidad en el
sentido de que sus estados psicolégicos estan determinados por los po-
deres activos que los constituyen como espiritus libres, con lo que no es-
tan determinados por influencias externas. Sin embargo, carecen de lo
que Kant llama, insistiendo en ello, espontaneidad absoluta.

Para esta espontaneidad, véase la nota a pie de pagina de La religion
6:49n. (45n.).”> Aqui dice Kant que no hay dificultad alguna en reconci-
liar la libertad con los fundamentos autosuficientes internos. El proble-
ma, dice Kant, es entender:

2. La cuestién aqui es que los conceptos de esos principios y leyes, v los poderes activos
que dirigen, estan ya incluidos en el concepto individual completo de un individuo posible
que se encuentra en el intelecto divino. Esos principios y poderes cobran simplemente rea-
lidad con la creacién. Por ello dice Leibniz: «[S]i este mundo fuera sélo posible, el concep-
to individual de cuerpo en este mundo,-que contiene ciertos movimientos como posibilida-
des, contendria también nuestras leyes del movimiento [...}, pero también como meras
posibilidades. [...] [Clada individuo posible de cualquier mundo particular contiene en su
concepto las leyes de su mundo». Leibniz-Arnauld Corvespondence, pag. 43.

3. Las referencias entre paréntesis remiten a la edicién de Greene y Hudson.



296 KANT

cémo el determinismo, segin el cual acciones voluntarias tienen, como
sucesos, sus fundamentos determinantes en el tiempo que las precede [...],
puede coexistir con la libertad, segiin la cual la accién, asi como su con-
trario, ha de estar en el poder del sujeto en el momento de acontecer.

[...][L]a libertad no consiste en la contingencia de la accién (en que ésta
no esté en absoluto determinada mediante fundamentos), esto es: no en el
indeterminismo [...], sino en la espontaneidad absoluta, que sélo corre pe-
ligro con el predeterminismo, en el cual el fundamento de determinacién
esta en el tiempo anterior [y por lo tanto] [...], la accién no esta ya en mi po-
der, sino en la mano de la naturaleza [...] (Las cursivas son de Kant.)

Aqui afirma Kant que la libertad es compatible con los fundamentos
determinantes; mas atn, que incluso los requiere. Kant denomina a es-
tos fundamentos «fundamentos autosuficientes internos». La libertad
no consiste en la contingencia o en la falta de determinismo. El proble-
ma es cOmo evitar el predeterminismo; y eso sélo puede lograrse, al pa-
reger, mediante la espontaneidad absoluta. Mas ¢qué es la espontanei-
dad absoluta? ¢Qué concepcién de la misma podemos formarnos? Esto
nos sittia en el nicleo de la concepcion kantiana.

-~

§4. LA ESPONTANEIDAD ABSOLUTA

1. Sugiero que pensemos la espontaneidad absoluta como la espon-
taneidad de la razén pura. De este modo, en el caso de la libertad en la
esfera moral, es la espontaneidad absoluta de nuestra razén pura practi-
ca. Dado que la espontaneidad absoluta excluye el predeterminismo
pero tiene sus propios fundamentos autosuficientes internos (Rel 6:499n.
[45n.]), es la espontaneidad de la razén pura, que sopesa y evalia las ra-
zones, siempre a la luz de sus propios principios, y en el curso de su pro-
pio ejercicio. :

Kant piensa que esta espontaneidad no esta ligada, como tampoco
causalmente afectada, por sus propias decisiones previas —en cuanto
tales— por lo que se refiere al peso o a la adecuada evaluacién de las ra-
zones. La razén pura es el mas alto tribunal de apelacién en lo concer-
niente a su propia constitucién y a los principios y directrices que diri-
gen sus propias actividades. Como tal, siempre es libre de reconsiderar
sus decisiories previas: ningin caso queda nunca cerrado para siempre.

Siendo libre, la razén hace sus propios juicios segtin procede, hallando-

los siempre segtn los méritos del caso: segun la evidencia y los funda-
mentos a mano, evaluados a la luz de los principios de la razén y de la
visién que la razén tiene de su propia constitucién y de sus principios en
ese momento.

ST ——




LA LEY MORAL COMO LA LEY DE LA LIBERTAD 297

2. No cabe duda de que mi sugerencia sobre como concebir la es-
pontaneidad absoluta es oscura en varios aspectos. Pero no es, pienso,
irremediablemente oscura. En cualquier caso, esta idea es lo que mueve
a Kant, o al menos asi lo pienso yo. Si preguntamos, pues, qué con-
cepcién de la espontaneidad absoluta tenemos a nuestra disposicién
—qué concepcion nos podemos formar de ella—, sugiero que miremos a
la libertad de la razén pura, tal como la describe Kant. Miramos asi a la
razén pura tanto en la esfera tedrica, donde la razén organiza en la ma-
yor unidad sistematica posible el conocimiento empirico (de bajo nivel)
proporcionado por el entendimiento, como a la esfera practica, donde la
razon pura construye para si misma el objeto a priori de la ley moral, el
ideal de un dominio posible de los fines. - B

Para Kant, no hay un problema especifico de la libertad de la volun-
tad, como si algo llamado «la voluntad» planteara un problema especial.
Para él, s6lo existe el problema de la libertad de la razén, tanto teérica
como practica. Practico es lo que es posible por la libertad, por la es-
ppntaneidad absoluta de la razon pura; incluso la razén pura es practi-
ca. Para entenderle, debemos intentar armar una concepcién de dicha
espontaneidad de la razén pura, por inadecuada que pueda ser. Kant tenia
una concepcidrr semejante v nosotros debemos tratar de pensar el modo
de acceder a ella. Tanto la ciencia elevada (que para Kant es la fisica y la
astronomia [la mecanica newtoniana]) como el ideal moral de un posi-
ble dominio de los fines constituyen por igual el quehacer de la esponta-
neidad absoluta de la razén. Deberiamos ver cuél piensa Kant que es el
modo real de proceder de la razén.

3. Sin duda, Leibniz responderia a esto que también él admite la
espontaneidad absoluta. En apoyo de esta afirmacién, podria decir
que los espiritus libres por él descritos deciden mediante la plena ra-
z6n deliberativa de acuerdo con el principio del mayor bien aparente
(Leibniz I1:84). ;Por qué no es esto también una concepcién de la es-
pontaneidad absoluta? Por ahora, conoecemos dos argumentos de la ré-
plica de Kant.

Primero, segin vimos (en Leibniz I1:84:2-4), aunque en cuanto espi-
ritus perseguimos el mayor bien aparente, lo que percibimos como di-
cho bien es afectado por nuestras percepciones e inclinaciones tal como
quedan reflejadas en nuestros deseos y aversiones; pero nuestros deseos
y aversiones reflejan la infinita complejidad del universo expresada en
nuestra naturaleza. Por lo tanto, nuestras decisiones estan influidas por
el modo en que el resto del universo nos afecta, a saber, no con un cono-
cimiento claro sino con percepciones confusas y con inclinaciones cuyas
causas, debido a la infinita complejidad del mundo, ni entendemos ni
podremos entender nunca.



298 KANT

Kant podria decir que nuestro razonamiento practico, entonces, ja-
mas puede ser liicido, esto es, no podemos conseguir lo que exige la li-
bertad de la razén pura: captar el entero y preciso fundamento de nuestro
razonamiento. Concede gque es dificil que conozcamos nuestros motivos
reales, y que, a efectos de autoexamen, deberiamos explorarlos (Gr I1:1-
3 [406-408]); pero cosa muy distinta es que sea imposible captar el ente-
ro fundamento de nuestro razonamiento, los principios y facultades que
determinan realmente el curso de nuestro pensamiento, debido a la infi-
nita complejidad del mundo. Para Kant, la libertad —la espontaneidad
absoluta— de la razén pura requiere que la razén pueda ser al menos -
cida ante si misma, por lo menos a su debido tiempo. Aunque no sea -
transparente para si misma, tampoco es para si misma opaca; mediante
una reflexién cabal, sélo ella es competente para determinar las ideas y
los principios de su propia constitucién.

En segundo lugar, Kant le dirfa a Leibniz que el principio de decisién
de acuerdo con el mayor bien aparente no es, segin hemos visto, un
principio de la razén pura practica (de la razén libre constructiva). Tam-
poco tiene Leibniz una concepcién de los principios de una voluntad
pura (Kant I:§3), exigidos por la libertad de la razén. Excepto cuando
analiza los diversos mecanismos que puede usar la mente para hacer
que un deseo prevalezca sobre otro (Leibniz 11:84), una vez que comien-
za la deliberacién —escribe —, «todo lo que entonces impacta sobre no-
sotros tiene un peso en el equilibrio final y contribuye a determinar una
direccién resultante, casi como en la mecanica» (Nuevos ensayos II:xxi).

Por estas dos razones al menos, Kant piensa que Leibniz carece de
una concepcién de la espontaneidad absoluta de la razén pura.

§5. LA LEY MORAL COMO LEY DE LA LIBERTAD

1. Valga lo dicho para mostrar el modo en que se opone Kant a la con-
cepcién leibniziana de la libertad y por qué introduce la idea de la liber-
tad como espontaneidad absoluta. Paso ahora a examinar de qué modo
depende la comprensién de la ley moral como ley de la libertad de esa
idea de espontaneidad. Pero antes de hacerlo, mencionaré de nuevo el
modo caracteristico en que Kant plantea la cuestién de la libre voluntad.
A menudo se piensa que es ésta una cuestién que incumbe sélo a la meta-
fisica o a la filosofifa de la mente: plantea si la libre voluntad es compati-
ble con el determinismo causal sin hacer referencia a ninguna concepcién
moral particular, y, de no serlo, qué consecuencias se derivan para la res-
ponsabilidad moral. Pero de lo que acabamos de ver se sigue que el plan-
teamiento de Kant es muy distinto. Tres observaciones basicas:




LA LEY MORAL COMO LA LEY DE LA LIBERTAD 299

En primer lugar, para Kant la cuestion de la libertad depende de la
naturaleza especifica de la concepcién moral aceptada como valida, con
lo que la cuestién no puede resolverse exclusivamente dentro de la me-
tafisica y la filosofia de la mente.

En segundo lugar, la ley moral tal como se aplica a nosotros (por muy
indirectamente que sea) es un principio de la razén pura practica y, como
tal, un principio de autonomia. Dada la unidad de la razén, también la
razén pura practica posee plenamente espontaneidad absoluta y es tan
absolutamente libre como la razén pura tedrica.

- En tercer lugar, como consecuencia de lo anterior, no hay una cues-
tién especifica sobre la libertad de la voluntad, sino sélo una cuestién: la
libertad de la razén. La libertad de la razén teérica y la de la practica van
juntas.

Esta ultima observacién requiere un comentario. Dos rasgos de la teo-
fa kantiana de la libertad de la voluntad, a diferencia de la del propio
nt, supuestamente son: prirmero, que niega que haya ningan problema
especial sobre la libertad de la voluntad, considerando la cuestiéon sim-
plemente como parte de la tinica cuestién principal, a saber, la de la li-
bertad de la razén en cuanto tal. Segundo, que dice que la razén pura
practica es tan plenamente libre como la teérica; no hay necesidad de pre-
tender que sea mas libre —;qué significaria eso?—, y que sea igual de li-
bre es lo inico que se necesita, ciertamente, para hacer que las gentes
sean responsables e imputables. Por lo que hace a la libertad de la razén
propiamente dicha, el lugar donde abordar esta cuestién es en la filosofia
de la mente en general. Ya no es, para la perspectiva kantiana, un proble-
ma de filosofia moral, aunque si, y mucho, un problema para ella.

2. Latercera observacién hecha mas arriba tiene que ver con la igual-
dad de la razén: ninguna de las dos razones, tedrica y practica, es supe-
rior a la otra. Kant se refiere a esa igualdad hacia el final de la importan-
te seccion VII de la Dialéctica, donde hace notar que la constitucién de la
razén, como se ha podido ver en las dos Criticas, pone a ambas en una
posicién de igualdad (KP 5:141). La razén pura especulativa queda limi-
tada a la basqueda de la mayor unidad sistematica en el conocimiento
que el entendimiento brinda de los objetos de la experiencia; la razén
pura practica se extiende a las ideas de la libertad (Dios y la inmortali-
dad) gracias al hecho de la razén, aunque siempre desde un punto de vis-
ta practico. Ambas formas de razén desempenan un papel esencial y
complementario en una tnica constitucién de la razén.

Dejo ya de comentar los rasgos distintivos del enfoque de Kant. Te-
nemos asuntos mas urgentes, a saber: aclarar la idea de la espontanei-
dad absoluta de la razén pura e intentar hallar el lugar donde se mues-



300 KANT

tra a si misma en nuestros pensamientos y juicios cotidianos. Debemos
también recordar los diversos rasgos de la ley moral que llevaron a Kant
a pensarla como ley de la libertad y cémo se relacionan con la idea de la
espontaneidad absoluta.

3. Un rasgo esencial de la absoluta espontaneidad de la razén es su
capacidad para marcarse fines a si misma. La razén pura es la facultad
de la orientacién (Kant VII:§4), y la razén proporciona orientacién por
ser normativa: sefnala fines y los organiza en un todo a fin de guiar el uso
de una facultad, el entendimiento en la esfera teérica y el albedrio en la
practica. De la razén tedrica dice Kant que su verdadero objeto «no es
miés que el entendimiento y su adecuada aplicacién al objeto. Asi como
" el entendimiento unifica por medio de conceptos la diversidad del obje-
to, asi unifica la razén, por su parte, la diversidad de los conceptos por
medio de ideas, ya que pone cierta unidad colectiva como fin de los ac-
tos del entendimiento» (KR B672).

El entendimiento, en cambio, no es libre. Aunque sus operaciones no
estdn gobernadas por las leyes naturales y, por tanto, tampoco por las le-
yes de la asociacién, como suponia Hume, y aunque aplica sus propios
conceptos (las categorias) a la experiencia sensible, sus operaciones son
guiadas no por fines que se da a si mismo sino por fines que le vienen da-
dos por la razén especulativa. En este sentido, el entendimiento es de he-
cho espontaneo pero semiautomatico e irreflexivo. Al carecer de la ca-
pacidad para fijarse fines a si mismo, es meramente espontaneo.*

4. Consideremos ahora la razén pura practica. Kant dice de ella en la
primera Critica (KR B576), en un pasaje en el que discute el «deber» como
aquello que expresa una accién posible cuyo fundamento debe ser un con-
cepto de la razén practica, que «la razén no [...] sigue el orden de las co-
sas tal como se manifiestan en la esfera del fenémeno, sino que construye
para si misma, con plena espontaneidad, un orden propio segtin ideas [de
razén practica] que ella hace concordar con las condiciones empiricas, y
a la luz de las cuales proclama la necesidad [practica] de acciones...».

Sabemos ya lo que tiene-en mente Kant, a saber, que la razén pura
practica construye (como su objeto a priori) el ideal de un posible domi-
nio de los fines como un orden que es el suyo propio segtin ideas de la
razon. Los elementos particulares de un dominio de los fines deben con-
cordar con las condiciones empiricas, esto es, histéricas y sociales.

A diferencia de la razén pura practica, la razén empirica practica no
es libre. Aunque incluye principios de deliberacién racional, estos prin-
cipios toman a la totalidad de las inclinaciones como dada y pretenden

4. Neiman subraya este contraste entre una razén libre y un entendimiento meramen-
te espontaneo.




LA LEY MORAL COMO LA LEY DE LA LIBERTAD 301

planificar nuestras actividades a fin de satisfacer nuestros deseos y ne-
cesidades de una manera ordenada. Es asi como queda definida una
concepcién de la felicidad. Se pueden reprimir o incluso erradicar ente-
ramente algunas inclinaciones; pero si lo hacemos, es en aras de un ma-
yor balance neto de bienestar a lo largo de la vida. La razén empirica
practica no tiene un punto de vista independiente desde el que juzgar las
inclinaciones particulares. Administra la satisfaccién de las inclinacio-
nes dejandose guiar por los principios del imperativo hipotético y sujeta
a las constricciones de la razén pura practica.

- La capacidad de cada forma de razén pura de marcarse fines a si
misma en virtud de sus propias ideas de razén es, pues, un rasgo esen-
cial de la espontaneidad absoluta (o perfecta) de la razén pura. La falta
de esa espontaneidad distingue el entendimiento de la razén teérica y la
razén empirica practica de la razén pura préctica.

6% LAS IDEAS DE LIBERTAD

1. Trataré ahora de ubicar dénde se conecta la idea de la esponta-
neidad absoluta con las ideas de libertad y de explicar cémo, a través de
ellas, se muestra a si misma en nuestro pensamiento y nuestra conduc-
ta. Revisaré para ello tres ideas de libertad que usa Kant: la idea de un
obrar bajo la idea de la libertad, la idea de la libertad practica y la idea
de la libertad trascendental. A continuacién intentaré conectarlas con la
idea de la espontaneidad absoluta.

Pero antes deberia decir que las Concepcmnes que tiene Kant sobre
la libertad son asunto enredoso y complicado, y no es mi intencién exa-
minarlas.’ Dado el tiempo de que disponemos, seleccionaré tres ideas de
libertad que se encuentran en su obra y a continuacién intentaré ver
como pueden encajarse y complementarse mutuamente. El resultado no
es mas que una posible interpretacién que, a mi entender, dota de razo-
nable sentido a su doctrina. El analisis se limitara a un mero esbozo, por
lo que dejaré muchas cuestiones de lado.

2. La primera idea, y la maés basica,.es la de un obrar bajo la idea de
la libertad. Kant dice que, cuando nos entregamos al razonamiento puro
practico, debemos hacerlo bajo la idea de la libertad (Gr 111:4 [447-448]).

5. Una discusién muy provechosa y erudita es la de Henry Allison, Kants Theory of
Freedom, Cambridge, Cambridge University Press, 1990. El articulo de Allen Wood «Kant’s
Compatibilism», en una coleccién que él mismo compild, Self and Nature in Kant'’s Philo-
sophy, Ithaca, N.Y., Cornell University Press, 1984, pags. 73-101, ilustra algunas de las gra-
ves dificultades, cuando no problemas insolubles, que normalmente se asocian a la con-
cepcion de Kant.



302 KANT

Digo, pues: todo ser que no puede obrar de otra suerte que bajo la idea
de la libertad, es por eso mismo verdaderamente libre en sentido practico,
es decir, valen para tal ser todas las leyes que estan inseparablemente uni-
das con la libertad, lo mismo que si su voluntad fuese definida como libre
en si misma y por modo vilido en la filosofia tedrica. [...] Mas es imposi-
ble pensar una razén que con su propia conciencia reciba respecto de sus
juicios una direccién cuyo impulso proceda de alguna otra parte, pues en-
tonces el sujeto atribuiria, no a su razén, sino a un impulso, la determi-
nacién del juicio. Tiene que considerarse a si misma como autora de sus
principios, independientemente de ajenos influjos; por consiguiente, como
razon practica o como voluntad de un ser racional, debe considerarse a si
misma como libre.

A mi entender, aqui Kant quiere decir varias cosas. Una es que no de-
bemos conducir nuestras deliberaciones bajo la firme conviccién de que
llegamos (o al menos podemos llegar) a nuestros pensamientos y juicios,
y a la conclusién que alcancemos, exclusivamente a la luz de la eviden-
cia%y las razones que examinamos y que ponemos ante nosotros para su
evaluacion.

Quiere también decir que debemos creer que podemos evaluar con-
venientemente esas razones bajo la guia de la ley moral o de cualquier
otra norma adecuada de la razén practica, y que podemos aceptar cual-
quier conclusién que decidamos que se basa en las mejores razones, y
obrar a partir de ellas. Cuando deliberamos no debemos creer que nues-
tras facultades de razén estdn determinadas por nada externo a nuestra
razén, ni permitir que nada nos influya excepto las razones y la eviden-
cia relevantes para lo que estamos considerando. De lo contrario, re-
nunciamos a la razén. .

Segin mi interpretacion, pues, Kant dice que, cuando deliberamos
desde un punto de vista practico, debemos considerar, cosa que hace-
mos normalmente, que nuestra razén tiene espontaneidad absoluta en
el sentido en que él la entiende. Obrar bajo la idea de la libertad, pues,
definé el punto de vista practico. Este punto de vista, debo decir, es don-

de se manifiesta la idea de la espontaneidad absoluta, tal como la des-

cribimos anteriormente (en-§4).

3. Resumiendo: obrar bajo la idea de la libertad significa deliberar
de buena fe. No se trata sélo de deliberar razonable y racionalmente,
como lo mandan las normas de la razén practica, sino también de ha-
cerlo con la firme creencia de que nuestras facultades de la razén, tanto
teéricas como préacticas, estan plenamente autodeterminadas y sefialan
el camino de lo que debemos hacer y haremos una vez sabido y confir-
mado por la deliberacién. Creemos que ninguna otra cosa excepto el ra-
zonamiento al que nos entregamos ahora y las conclusiones a las que

i
{
{
f
!
i
{




LA LEY MORAL COMO LA LEY DE LA LIBERTAD 303

llegaremos, sean ¢stas cuales fueren, pueden determinar nuestra con-
ducta y asi lo hara.

Nétese bien que Kant dice que «todo ser que no puede obrar de otra
suerte que bajo la idea de la libertad, es por eso mismo verdaderamente
libre en sentido practico». Kant hace una afirmacién similar en KP 5:47-
«la ley moral, que no necesita, ella, fundamentos que la justifiquen, de-
muestra.ne sélo la posibilidad, sino la realidad en los seres que recono-
cen esa ley como obligatoria para ellos».

A continuacién, unas lineas mas abajo (en KP 5:48), deja claro, como
hace en la cita anterior de Gr III:4, que lo que dice vale s6lo desde un pun-
to de vista practico. El significado de esta clausula lo examinaremos
posteriormente en Kant X. Pero ya sabemos una cosa desde un punto.de
vista practico, a saber, que las leyes de la libertad de la razén pura son va-
lidas para nosotros, exactamente del mismo modo que si pudiéramos de-
cir que nuestra voluntad es libre por razones validas para la razén teéri-
ca. La razén tedrica no puede proporcionar argumentos que aumenten

validez para nosotros; ni puede, por otra parte, tomar de nosotros esas
léyes. Esto iltimo sélo le compete decirlo a la filosofia como defensa.

4. Por lo que hace a la libertad practica, es un hecho empirico que
podemos deliberar, y a menudo lo hacemos, de acuerdo con principios
puros practicos y obrar segtn ellos, y, por lo tanto, que podemos obrar
bajo la idea de la libertad. Ademas, las conclusiones a las que llegamos
determinan de hecho lo que hacemos. Cada experiencia muestra que la
razén practica es, segiin lo expresa Kant, una de las causas operativas en
la naturaleza (KR B374, 829-831).

Por el contrario, nuestra creencia en la libertad trascendental es la
firme conviccién de que nuestras decisiones, en cuanto causas eficien-
tes, no pueden ser «a la vez, naturaleza» (KR B831). Entiendo que esto
significa que nosotros creemos que nuestras decisiones surgen de la ab-
soluta espontaneidad de la razén pura prictica y no se encuentran deter-
minadas por causas remotas y desconocidas externas a la razén. Otra
parte de esta creencia es la firme conviccién de que nuestras decisiones,
en la medida en que estan informadas por la razén pura préactica, ini-
cian una nueva serie de apariencias, un nuevo comienzo en el orden de
la naturaleza.

Esta creencia, junto con los postulados de Dios y de la inmortalidad,
es un postulado de la fe razonable, aunque distinta de ellos. Esos postu-
lados son necesarios para garantizar la posibilidad real del objeto de la
ley moral, el bien supremo; son afirmados por mor de la ley moral. El
postulado de la libertad es méas fundamental: es el presupuesto de la in-
dependencia de nuestra razén frente al orden de la naturaleza vy, asi, el
presupuesto de la espontaneidad de la razén pura (KP 5:132). Como tal,


http:muestra.no

304 KANT

es el fundamento de que seamos tenidos por responsables de nuestros
6
actos y de que podamos dar cuenta de ellos.

Asi pues, las tres ideas de libertad se relacionan de este modo. La -

idea basica es la del obrar bajo la idea de la libertad. Esta idea compren-
de la familia de actitudes basicas que Kant piensa que debemos tener
hacia nosotros mismos y hacia nuestras facultades de la razén cuando,
como personas razonables y racionales, nos entregamos a la delibera-
cién. La libertad practica y la libertad trascendental cobran coherencia
en esa idea basica, en el sentido de que ellas mismas son ideas adiciona-
les que le sirven de apoyo. Por ejemplo, la creencia en la libertad practi-
ca nos asegura que nuestra deliberacion no es intitil sino que determina
lo que haremos. Nuestra creencia en la libertad trascendental, de la que
Kant dice que es un pensamiento trascendente (KP 5:135), sustenta la
actitud que asumimos hacia nosotros mismos al considerar que nuestra
razoén tiene espontaneidad absoluta. Obrar bajo la idea de la libertad es
el escenario para las otras dos ideas de libertad.

5. Ahora bien, podria objetarse a la concepcién de Kant que podria-
mosfprofesar una creencia en la determinacién externa de nuestra ra-
z6n, al menos de forma abstracta: es decir, podriamos decir que todos
nuestros pensamientos estan de algtin modo determinados por los prin-
cipios de la neurobiologia, o de la quimica cuéntica, o que nuestras
deliberaciones vienen dictadas por un programa experto de ordenador.
Pero en la medida en que nos limitamos a decirlo y no actuamos movi-
das por esa creencia de tal modo que cambie nuestro razonamiento
practico, esta concepcion carece de efecto practico. Podria darle colori-
do a nuestra actitud ante el mundo como un todo; expresamos un cierto
pesimismo cuando nos referirnos a las personas como conglomerados
de productos quimicos enlazados que simplemente se dejan engaiiar, o a
veces como configuraciones de facil manejo de partes corpoéreas de or-
denador. Pero, como decia Leibniz de la creencia en la presciencia de
Dios, nada de eso alterara el modo en que debemos razonar o lo que ha-
cemos en la vida cotidiana cuando se nos plantean cuestiones practicas.’

Kant no discute esta objecion. Bien podria decir que incluso este tipo
de visién, abstracta e inocua (a efectos practicos), socavaria a la larga
nuestra devocién por la ley moral, como tendremos ocasion de discutir
mas adelante (en «Kant X») con respecto a la fe razonable. El considera

6. En «Kant X» veremos que el postulado de la libertad asi entendido pertenece a am-
bas formas de fe razonable, es decir, tanto a la fe razonable asociada al dominio de los fi-
nes como objeto secular de la ley moral como a la fe razonable asociada al bien supremo
en la religién. De ahi que la fe razonable adopte dos formas: la primera se encuentra en los
escritos politicos; la segunda, en los escritos filosoéficos, especialmente en las tres Criticas.

7. Recuérdese lo que escribié en el Discurso §30.2 (Ariew y Garber:61).

{
';
|
{
%



http:person.as

LA LEY MORAL COMO LA LEY DE LA LIBERTAD 305

que nuestra creencia en la libertad trascendente (trascendental) es esen-
cial como sostén de nuestra devocién por la ley moral en el transcurso
de una vida completa. Esa creencia descansa en nuestra disposicién mo-
ral y es necesaria para mantenerla. Uno de los papeles desempenados
por la filosofia como defensa, y por la fe razonable apoyada en ella, es el
de fortalecer esa devocién y la conviccién de que nosotros mismos so-
mos su fundamento como seres libres.

7. CONCLUSION

Recordemos cinco rasgos de la ley moral que muestran que es una
ley de la libertad.

1. Es el principio supremo que gobierna a la razén deliberativa desde
un punto de vista practico cuando obramos, como personas razonables y
racionales, bajo la idea de la libertad.

2. En relacién con la libertad negativa, muestra nuestra independen-
cia del orden de la naturaleza, cosa que no puede hacer la razén empirica
practica.

3. Enrelacién con la libertad positiva, exhibe la capacidad de la razén
pura practica de ser absolutamente espontdnea y, por tanto, su capacidad
de marcarse fines a si misma y de proporcionar su propia orientacién en
el mundo. Para ser plenamente libre, la razén pura debe hacer algo mas
que limitarse a restringir los medios para los fines de los deseos naturales,
tal como determinan los deberes de justicia. También puede marcarse fi-
nes a si misma: los fines obligatorios de los deberes de virtud.

4. Es el principio de la libre razén constructiva que construye para si
misma, con perfecta espontaneidad y de acuerdo con sus propias ideas, su
propio objeto a priori: el ideal de un posible dominio de los fines.

5. Como principio de la razén pura practica, tiene primacia en la cons-
titucién toda de la razén (la primacia de lo practico, aspecto éste del pun-
to de vista practico que discutiremos en «Kant X»), y al hacerlo, refleja la
absoluta espontaneidad de la razén pura a la hora de determinar, en el
transcurso de su ejercicio, su propia constitucién.

P

Esto no es méas que un escueto, sumario cuya intencién es recordar-
nos lo que ya hemos discutido. Todo lo que se dice en los cinco puntos
anteriores ya fue analizado en algin momento. Lo que tenemos que ha-
cer es ver cémo cada uno de ellos contribuye a dotar de sentido a la idea
de la espontaneidad absoluta de la razén pura. El préximo dia volvere-
mos a detenernos en la cuarta condicién para la existencia de la razén
pura practica, tras lo cual abordaremos nuestra ultima cuestién, la uni-
dad de la razon.






;
i
;
1
i
;
i
i
i
13
;
i
!

KANT IX

LA PSICOLOGIA MORAL DE LA RELIGION, LIBRO I

§1. LAS TRES PREDISPOSICIONES

- 1. Ahora estamos preparados para considerar la cuarta y Gltima con-
dicién que debe quedar satisfecha para que haya razén pura practica.
Recordemos que esta condicién exigia que nuestra conciencia de la ley
moral debe arraigar tan profundamente en nuestra persona que dicha
léy, por si misma, puede ser para nosotros un motivo suficiente, in-
dependientemente de nuestros deseos naturales, para determinarnos a
la accidn.

Procederé dé&l modo siguiente. Empezaré por examinar la psicologia
moral de Kant tal como se encuentra en el Libro I de La religion. Se tra-
ta, a mi entender, de una psicologia moral agustiniana: queda mas ex-
presamente establecida que la psicologia moral de la Fundamentacion y
la segunda Critica, la cual deja a veces traslucir ciertos rasgos.mani-
gueos, como veremos en §4. Me centro en La religion porque su visiéon
agustiniana satisface las exigencias de la doctrina del hecho de la razén,
cosa que no hacen los rasgos maniqueos. Una vez analizadas estas cues-
tiones, consideraré en §5 por qué piensa Kant que la ley moral puede ser
por si misma un motivo suficiente.

2. Mi analisis de los principales elementos de la psicologia moral de
La religion no cubre més que un fragmento de esta maravillosa obra. De-
bemos ser breves; mis observaciones se cifien exclusivamente a nuestros
limitados objetivos y, aun asi, apenas seran adecuadas. Empiezo direc-
tamente con la descripcién que hace Kant de las tres predisposiciones
originales al bien (81 del Libro 1), las cuales, junto con nuestra libre ca-
pacidad de elegir, constituyen la naturaleza humana. Estas predisposi-
ciones son las siguientes (Rel I 6:26 y sigs. [21 y sigs.]).!

a) La predisposicién para la animalidad del hombre, cuando el hom-
bre es considerado como ser viviente. Esta predisposicién, dice Kant,

1. Los nimeros entre paréntesis se refieren a la edicién de Greene y Hudson.



308 KANT

puede entenderse como amor a si mismo fisico y «meramente mecdni-
co», con lo que quiere decir que es un amor a si mismo que no requiere
del ejercicio de la razén y es guiado por lo general por el instinto y por
tendencias y habitos adquiridos. Caen bajo esta predisposicién los ins-
tintos de autoconservacioén, de propagacién de la especie y del cuidado
de los hijos; y el instinto de comunidad con otros hombres, esto es, el im-
pulso hacia la sociedad.

b) La predisposicién para la humanidad, cuando el hombre es con-
siderado no sélo como ser viviente sino también como ser racional. (Ob-
sérvese que aqui Kant no usa «<humanidad» como lo hace en otros sitios
para referirse a las facultades de la personalidad moral que viven en no-
sotros [Kant I11:§4].) Esta predisposiciéon cae bajo el titulo general del
amor a sf mismo, que es fisico pero que al mismo tiempo compara y juz-
ga nuestra propia felicidad en relacién con la felicidad ajena.

De este amor a nosotros mismos nace nuestro deseo de procurarnos
un valor (Wert) en la opinién de los otros, y de aqui nace a su vez el de-
sdo de igualdad, que se expresa en nuestro deseo de que nadie pretenda
superioridad sobre nosotros y en nuestra ansiedad ante el hecho de que
alguien pudlera hacerlo. Este proceso se resuelve de tal modo que even-
tualmente da lugar a la competicion por el estatus y la posicién, a la hi-
pocresia y la rivalidad, y a los demas vicios de la cultura, tales como los
celos y la envidia, la ingratitud y el rencor. Para Kant, estos vicios se in-
jertan en nuestra predisposicion al bien debido al desarrollo histérico de
la cultura. Con ello pienso que quiere decir que, dado el medio social
producido por el amor a si mismo que compara.y juzga, esos vicios son
el resultado inevitable. Vemos aqui la influencia del Segundo Discurso y
del Emilio de Rousseau.

¢) La predisposicion para la personalidad, cuando el hombre es con-
siderado no sélo como ser racional sino también como un ser responsa-
ble o que debe dar cuenta de su conducta. Podemos descomponer esta
disposicién en dos aspectos.

Primero, esta la capacidad de entender y de aphcar mtehgentemente
la ley moral (a través del procedimiento-IC) como una idea de la razén
pura practica.

Segundo, esta la capacidad de respetar esta ley como un motivo sufi-
ciente, en si misma, para nuestro libre albedrio.

A este segundo aspecto lo llama Kant «sentimiento moral», y se cui-
da de insistir en que el sentimiento (la sensibilidad) moral es esencial.
(Sobre esta cuestién, véase también La metafisica de las costumbres, In-
troduccion §8XII-XVI [MdS 6:398-411].)

Esta capacidad para el sentimiento moral no determina por si misma
nuestro albedrio; antes bien, sin ella no hay posibilidad de que este al-




LA PSICOLOGIA MORAL DE LA RELIGION, LIBRO 1 309

bedrio conceda a la ley moral el rango de supremamente reguladoray en
si misma motivo suficiente. En su ausencia, la ley moral no seria para
nosotros mas que un objeto intelectual, como una ecuacién matematica,
que podria interesarnos sélo por medio de las otras dos predisposicio-
nes. Del sentimiento moral dice Kant que es absolutamente imposible
injertar nada malo en €l, lo cual entiendo que significa que los vicios sur-
gen de las distorsiones de las otras predisposiciones, y que el sentimien-
to moral mismo es incorruptible y presente en cada uno de nosotros en
la medida en que no esté muerta la humanidad (en el sentido normal
usado por Kant) en nosotros (MdS 6:400).

3. He usado «racional» en vez de «razonable» para traducir verniinf-
tig en la descripcién que hace Kant de la segunda predisposicion, y ello
viene apoyado por la importante nota a pie de pagina de La religion 1
6:26 (21).% Dice que la predisposiciéon para la humanidad, tal como Kant
usa el término aqui, incluye sélo lo racional y no lo razonable. Los mo-
tivds impulsores que caen bajo ella se originan en los objetos del deseo y
excluyen el sentimiento moral. Kant quiere decir, en mi opinién, que la
idea de la ley moral no sobreviene a dichos individuos; si les fuera pre-
sentada, la contemplarian con indiferencia o como una curiosidad. No
hay un recorrido légico, como vimos al discutir el hecho de la razén, de
lo racional a lo razonable. Tenemos una susceptibilidad para ser movi-
dos por la razén pura practica, y esta susceptibilidad es sentimiento mo-
ral, pero como tal es sui generis.

Esta interpretacién se apoya en lo que dice Kant de estas predisposi-
ciones, a saber, que «la primera no tiene por raiz razén alguna, la segun-

2. La nota dice lo siguiente: «No se puede considerar esta [predisposicién] como con-
tenida ya en el concepto de la anterior, sino que ha de considerarsela necesariamente como
una predisposicién particular. Pues del hecho de que un ser posea razén no se sigue en ab-
soluto que ésta contenga una facultad de determinar el albedrio incondicionadamente,
mediante la mera representacién de la cualificacién de las méaximas de éste para la legis-
lacién universal, y por lo tanto de ser por si misma practica. [...] El mas racional de todos
los seres del mundo podria necesitar siempre de ciertos motivos impulsores que le vinie-
sen de objetos de la inclinacién para determinar su albedrio; y emplear para ello la refle-
xi6n mas racional, tanto en lo que toca a la mayor suma de motivos impulsores [originados
en los objetos del deseo] como también en lo que toca al medio de alcanzar el fin asi
determinado, sin ni siquiera barruntar la posibilidad de algo asi como la ley moral que
ordena absolutamente, la cual se presenta como siendo ella misma motivo impulsor y cier- -
tamente el supremo. Si esta ley no estuviese dada en nosotros, no la extraeriamos, sutili-
zando, mediante razén alguna, ni, hablando, la impondriamos al albedrio; y sin embargo
es esta ley lo Gnico que nos hace conscientes de la independencia de nuestro albedrio res-
pecto a la determinacién mediante todos los otros motivos impulsores (de nuestra liber-
tad) y con ello a la vez de la imputabilidad de todas las acciones».



310 KANT

da tiene por raiz la razoén ciertamente priactica, pero que esta al servicio
de otros motivos; sélo la tercera tiene como raiz la razén por si misma
practica» (Rel T 6:28 [23]). A continuacién subraya, en clara afirmacién
de la psicologia moral agustiniana, que no sélo son todas estas disposi-
ciones buenas en el sentido de no contradecir a la ley moral. Son ademas
originales, por cuanto suponen la posibilidad de la naturaleza humana,
y no podemos librarnos de ellas ni podemos existir como seres humanos
sin ellas.

§2. EL LIBRE ALBEDRIO

1. Vayamos ahora al libre albedrio (freie Willkiir) y a su relacién con
las tres predisposiciones. Kant lo define como la capacidad de obrar se-
guin la ley moral; puede existir incluso cuando no logramos ejercerlo. La
libertad negativa es la propiedad de nuestra voluntad de no estar forza-
da % obrar por ningiin fundamento sensible de determinacion (MdS 6:226),
lo cual implica (como ya sabemos) que podemos elegir un fundamento
de determinacién por el que obrar sin ser forzados a ello. La libertad en
sentido positivo, dice Kant, es «la facultad [Vermogen] de la razén pura
de ser por si misma practica» (MdS 6:213 y sig.) Asi pues, somos practi-
camente libres y somos convenientemente tenidos por moralmente res-
ponsables de nuestras acciones siempre que tenemos la facultad de se-
guir la ley moral, lo hagamos o no. Su idea es que, excepto en la mas
temprana infancia, o en la demencia, o en la mayor melancolia (ella mis-
ma una especie de demencia), siempre poseemos la facultad de obrar
auténomamente.’

Ahora bien, un rasgo esencial de la psicologia moral agustiniana de
La religion es que los fallos morales de todo tipo, desde los mas leves de la
fragilidad y la impureza hasta los mas graves extremos de la malignidad
y la perversidad de que somos capaces, deben surgir todos ellos, no de los
deseos de nuestra naturaleza fisica y social, sino sélo del ejercicio de
nuestro libre albedrio (Rel 1 6:29-32 [23-27]). Y es de este ejercicio del que
debemos dar plena cuenta. Kant hace suya la visién del origen del mal
moral que ofrece San Agustin en la Civitate Dei (Lb. XIV, caps. 3, 11-14).
Dice Kant (Rel I 6:23 vy sig. [19 y sig.]): «La libertad del albedrio tiene la
calidad totalmente peculiar de que éste no puede ser determinado a una
accién por ningin motivo impulsor si no es en tanto que el hombre ha ad-

3. Lectures on Metaphysics XXVIII:182. Citado por Allen Wood en «Kant’s Compatibi-
lism», en Self and Nature in Kant's Philosophy, Ithaca, N.Y., Cornell University Press, 1984,
pag. 79.




LA PSICOLOGIA MORAL DE LA RELIGION, LIBRO I 311

mitido tal motivo impulsor en su mdxima (ha hecho de ello para si una re-
gla universal segiin la cual él quiere comportarse); s6lo asi puede un mo-
tivo impulsor, sea el que sea, sostenerse junto con la absoluta esponta-
neidad del albedrio (la libertad). Pero la ley moral es por si misma en el
juicio de la razén motivo impulsor, y el que hace de ella su méaxima es mo-
ralimente bueno».
Independientemente de cémo nos afecten, las tres predisposiciones
no pueden determinar la voluntad a menos que se hayan incorporado a
nuestras maximas mediante nuestro libre albedrio. Este es el principio
kantiano de la voluntad electiva,* un principio basico de su psicologia
moral. Significa que, si bien debemos tomar cada una de las tres predis-.

posiciones como dadas (no podemos alterarlas o erradicarlas), podemos -~~~

y debemos ordenarlas: esto es, debemos decidir mediante el albedrio
qué prioridad y peso deben tener en nuestros principios supremamente
regulativos estas predisposiciones tal como se muestran en nuestras de-
liberaciones y nuestra conducta. De esa ordenacién depende el que ten-
ga&mos una voluntad moralmente buena o mala.

Ahora bien, nuestro libre albedrio no tiene mas que unas cuantas
élternatlvas a su disposicién. El nimero de predisposiciones, y las formas
en que pueden ser ordenadas, limitan el alcance de nuestro libre albedrio
de cara a la adopcién de un caracter fundamental. Si nuestra naturaleza
humana no tuviera mas que una predisposicién, no habria nada que ele-
gir; y, en ausencia de toda predisposicién, nuestra naturaleza seria vacia
y el albedrio no tendria nada sobre lo que operar (Rel I 6:35 [30]).” Hay,
sin embargo, un limite especial a nuestro albedrio, a saber, que no pode-
mos repudiar la predisposicién para la personalidad. Esto tiene como
consecuencia que no podemos eximirnos de la ley moral, como se dice
que hizo Satdn (Rel T 6:36 [31]). Dice Kant: «La ley moral se le impone
irresistiblemente [al hombre] en virtud de su disposicién moral; y si nin-
gun otro motivo obrase en contra, él la admitirfa en su maxima suprema
como mévil suficiente del albedrio». Esta es una observacién importante.
Kant dice que si todas las predisposiciones se alinearan en el mismo lado,
entonces la predisposicién para la personalidad seria adoptada por nos-
otros como suprema y con prioridad incondicional. Este es un resultado
que viene determinado por nuestra naturaleza en cuanto personas.

Podriamos pensar que, puesto que sabemos que las predisposiciones
entran en conflicto, ese rasgo de nuestra naturaleza no es significativo.

4. Ya mencionamos esta idea de la voluntad electiva en conexién con la idea kantiana
de una voluntad pura en Kant I:§3 y 11:83-4.

5. Asi es como yo entiendo el que Kant diga que, en ausencia de todo motivo impulsor,
el albedrio {Willkiir) no puede ser determinado.



312 A KANT

Hace aflorar, sin embargo, la singularidad de la predisposicién para la
personalidad, a saber, que es la tinica predisposicién apta para desempe-
fiar un papel supremamente regulador. Ademas, puesto que no podemos
repudiar la ley moral, no podemos elegir ser seres diabélicos y que nues-
tro motivo impulsor sea el mismo obrar en contra de la ley (Rel T 6:35
[30]). No podemos invertir, por asi decir, la predisposicién para la perso-
nalidad haciendo del mal nuestro bien. Lo maximo que puede hacer la
perversidad humana es cambiar el orden moral entre las predisposicio-
nes; al hacerlo, lo que hacemos es dar un peso indebido en nuestras deli-
beraciones a razones basadas en las predisposiciones de la humanidad y
la animalidad. Despreciamos la ley moral e ignoramos la voz de la con-
ciencia. Pero mientras estén vivas en nosotros las facultades de la perso-
nalidad moral, la conciencia no podra silenciarse. Constituyen una base
fija en nuestras personas por un principio de identificacién: no podemos
dejar de identificarnos con la predisposicién para la personalidad y con
su ley moral.

3. Todavia tenemos que considerar un rasgo esencial de la psicolo-
gia toral de La religion. Me refiero a la idea de Kant segtn la cual los
rasgos basicos de las predisposiciones originales establecen un orden
moral de prioridagdes (sittliche Ordnung). Este orden jerarquiza la pre-
disposicién para la personalidad como incondicionalmente previa y
a las otras como incondicionalmente subordinadas. Como vimos mas
arriba, puede ocurrir que nuestro libre albedrio no observe ese orden
moral, pero su libertad, tal como la define Kant, consiste en su capaci-
dad de hacerlo.

Revisemos los rasgos de las predisposiciones’ que, seglin parece,
piensa Kant que definen la debida ordenacién para las personas con li-
bre albedrio. Ya hemos indicado dos de los rasgos.

El primero es que la predisposiciéon para la personalidad es incondi-
cionalmente buena e incorruptible, con lo que Kant quiere decir, a mi
entender, que ningun vicio puede injertarse en ella (como si puede ha-
cerse con las predisposiciones para la animalidad y la humanidad), y
esto es algo contra lo que el libre albedrio nada puede hacer.

El segundo es que, como la predisposicion para la personalidad in-
cluye como aspecto suyo a la ley moral, es'la tinica predisposicién apta
para ser jerarquizada como incondicionalmente previa. Contiene el tini-
co principio practico que puede ser supremamente regulador.

Observemos que en cada caso la comparacién se establece entre la
predisposicién para la personalidad y las otras dos predisposiciones.
Kant no dice, por ejemplo, que sélo la ley moral, y no algiin otro princi-
pio moral —por ejemplo, un principio de perfeccién—, sea apta para ser
supremamente reguladora. Esto irfa en contra de lo que dijimos ante-




LA PSICOLOGIA MORAL DE LA RELIGION, LIBRO [ 313

riormente (en Kant VII: §5.3), a saber, que es un error sostener que sélo
la ley moral puede determinar un orden puablico unificado y compartido.

4. Hay un tercer rasgo importante de la predisposicion para la per-
sonalidad. Es mencionado cuando Kant excluye ciertas explicaciones de
la mahgmdad y la perversidad humanas. Dice Kant (Rel I 6:35 [30]):

El fundamento de este mal tampoco puede ser puesto en una corrup-
cion de la razén moralmente legisladora, como si ésta pudiese extinguir en
si la autoridad de la ley misma y negar la obligacién que emana de ella;
pues esto es absolutamente imposible. Pensarse como un ser que obra li-
bremente y, sin embargo, desligado de la ley adecuada a un ser tal (la ley -
moral) seria tanto como pensar una causa que actiia sin ley alguna [ J; lo
cual se contradice a sf mismo.

La primera frase de este pasaje esta relacionada con los dos rasgos
gue acabamos de mencionar maés arriba. Para entender la segunda fra-
sey recordemos qué piensa Kant:

a) Que cuando nos entregamos al razonamiento puro practico, y
obramos a partis de él, debemos siempre obrar bajo la idea de la libertad
y pensarnos a nosotros mismos como libres, aunque, claro esta, sélo
desde un punto de vista practico (Gr 111:4 [447-448]); KP 5:47). Al hacer-
lo, no nos pensamos a nosotros mismos exentos de los principios de la
razén que son adecuados para nosotros como seres libres.

b) Que la ley moral es la tGinica ley que nos revela nuestra mdepen—
dencia, no sélo del orden natural, sino también de un orden previo y
dado de valores.

En virtud de nuestra capacidad para incorporar la ley moral a nues-
tras maximas y de obrar segiin ‘ella, la ley moral es, en consecuencia, el
tnico principio que nos revela plenamente nuestra libertad y nuestra
autonomia. Podemos interpretar a Kant como si dijera que la ordenacién
de nuestras predisposiciones que jerarquiza la predisposiciéon para la per-
sonalidad como incondicionalmente previa es la Ginica ordenacién que
resulta adecuada para nosotros como personas con libre albedrio. Es el
principio que expresa plenamente nuestra naturaleza como auténoma.

5. El cuarto y altimo rasgo de nuestra psicologia moral, relevante
para la ordenacién de las predisposiciones, es que esta psicologia facili-
ta una base permanente de identificacién con la concepcién ideal de la
persona fundada en ese orden. Kant considera que esta psicologia nos
pertenece en cuanto seres razonables y racionales; caracteriza a nuestra
naturaleza y no podemos cambiarla. Nunca podemos reprimir totalmen-
te el interés puro practico que tomamos en ser el tipo de personas que



314 KANT

estan a la altura de la concepcién de si mismas, concepcién que es ex-
presada mediante la debida ordenacién de las predisposiciones.
Nuestra identificacién con ese ideal se revela en nuestros sentimien-
tos morales cuando somos culpables; sentimientos éstos que no son des-
critos por Kant ante todo como sentimientos de obligacién y culpa sino
como sentimientos de vergiienza y autorreproche (morales). No es la
suya una doctrina en la que una autoridad legitima promulga principios
para que nosotros los obedezcamos, sino una doctrina de la mutualidad
y el respeto a uno mismo en una comunidad moral de personas iguales
ordenada segtin principios publicos de razén practica. )
“Finalmente, el orden moral de nuestras predisposiciones no refleja
un orden anterior de valores conocido por nosotros mediante intuicién
racional, un orden dado aparte de nuestra concepcién de nosotros mis-
mos como personas dotadas de facultades de razén pura practica, de
sentimiento moral y de libre albedrio. Al contrario, este orden moral
argiaiga en las predisposiciones de nuestras personas y sus rasgos carac-
teristicos, y en las posibilidades de ser combinadas en una jerarquia ade-
cuada. La psicologia moral de Kant en el Libro I de La religién acompa-
fia a su concepcién moral constructivista y responde a sus exigencias
esenciales. '

§3. LA REPRESENTACION RACIONAL DEL ORIGEN DEL MAL

1. Hemos visto que la ordenacién de las predisposiciones que adop-
‘tamos es, de hecho, la adopcién de un caracter moral. Pero debemos te-
ner cuidado sobre cémo ha de entenderse esto. A veces Kant entiende
esta adopcién en el sentido de cémo debemos representarnos el modo
en que ha surgido nuestro caracter: hemos de verlo como algo que no-
sotros hemos hecho sin rebasar los limites de nuestro libre albedrio (Rel
1 6:39-44 [34-38]). Esto significa que no debemos considerar nuestro ca-
racter como si estuviera determinado en el tiempo: es decir, no debemos
concebirlo como un artefacto social, o como si estuviera determinado
por leyes psicolégicas, o como el producto del acaso, u otras cosas por el
estilo. Como razonables y racionales, nosotros hemos de considerar que
nuestro caracter, es decir, la ordenacién de nuestras predisposiciones, es
algo que depende de nosotros, dado nuestro libre albedrio y la absoluta
espontaneidad de la razén.

¢Cémo debemos entender la idea de que nuestro caracter no ha de
concebirse como si estuviera determinado por condiciones causales en
el curso del tiempo? Yo sugiero que es una idea que simplemente forma
parte de las creencias y actitudes hacia nosotros mismos al obrar bajo la




LA PSICOLOGIA MORAL DE LA RELIGION, LIBRO I 315

idea de la libertad. Porque al deliberar bajo la idea de la libertad, el or-
den de nuestras predisposiciones se muestra en aquello que considera-
mos como razones, en el peso que les damos. Nuestro caracter funda-
mental (lo que Kant llama nuestro caracter inteligible) queda reflejado
en nuestro pensamiento moral. Ahora bien, como hemos visto, al obrar
bajo la idea de la libertad, debemos concebir nuestra razén como libre y
guiada por sus propios principios. Lo mismo debe ocurrir con lo que
cuenta como razones para nosotros y con el peso relativo que les damos.
La idea de Kant es que, si concebimos nuestro caracter fundamental
como un artefacto social, o como el resultado de leyes psicolégicas y con-
tingencias accidentales, entonces no concebimos nuestra razén como li-
bre; y esto no lo podemos hacer. Dos personas que se concibieran a si
mismas de ese modo y cuyos sistemas de razones estuvieran enfrentados,
no podrian hacerse mas que la siguiente observacién. «Sujetos como es-
tabamos a diferentes circunstancias, nuestros caracteres fundamentales
se formaron de maneras diferentes. No hay nada mas que decir». Es esta
idga la que rechaza Kant. Nuestro esquema de razones puede ser diferen-
te al de otros, pero no son fuerzas de las que no seamos responsables; por
el contrario, debemos considerar que nosotros mismos las hemos hecho
asi. Es eludir nuestra responsabilidad el decir que estamos constituidos
de tal o cual modo por naturaleza o por la sociedad, o por cualquier otra
cosa externa a nuestra razon y voluntad.® Dice Kant (Rel 1 6:41 [36]):

Toda accién mala, si se busca su origen racional, tiene que ser conside-
rada como si el hombre hubiese incurrido en ella inmediatamente a partir
del estado de inocencia. [...] El deberia haber déjado de realizar esa ac-
cién, en cualesquiera circunstancias temporales y vinculos en que haya es-
tado; pues por ninguna causa del mundo puede dejar de ser un ser libre-
mente operante [...]; pero con eso se quiere decir solamente que no es
preciso meterse en este rodeo y averiguar si las consecuencias [de sus ac-
ciones libres] son libres o no, pues ya en la accién reconocidamente libre
que fue causa de ellas hay un fundamento suficiente para la imputacién.

2. Kant distingue entre nuestro caracter inteligible (fundamental) y
nuestro caracter empirico. Este tltimo lo-entiende como algo que mani-
fiesta la causalidad de la razén en la experiencia, de tal modo que nuestra
eleccion de un caracter inteligible se revela en parte’ en el peso que damos

6. Véase también lo que dice Kant en contra de un sistema de preformacion de la ra-
z6n pura en la primera Critica (KR B167 y sig.)

7. Digo en parte porque nuestros caracteres empiricos no son tarea exclusiva de la ra-
z6n practica. Dice Kant: «La verdadera moralidad de nuestros actos (mérito y culpa), in-
cluso la de nnuestra propia conducta, permanece, pues, ocuita para nosotros. Nuestras im-



316 KANT

a los diferentes tipos de razones y en lo que hacemos. Que nuestra eleccion
de un caracter fundamental deberia, pues, manifestarse a si misma se si-
gue de nuestra libertad practica (KR B829-831): esto es, que las decisiones
libres de nuestra razén practica son causas operativas en la naturaleza.

Ahora bien, desde el punto de vista de la razén practica, no hay ex-
plicacién fisica de nuestro caracter inteligible (KP 5:99); que esto es asi
se sigue dé nuestra creencia en la libertad trascendental. Mas atn, noso-
tros sabemos de nuestro caracter inteligible s6lo por medio de nuestros
pensamientos y conductas morales reales (KR B578 y sig.). A partir de ello
podemos discernir, al menos a grandes rasgos, nuestro propio caracter
empirico del de los demdas. Armados con este conocimiento, podemos
prever en general, o estimar, lo que los otros hardan en circunstancias
particulares. (Kant dice que si pudiéramos conocer perfectamente ese
caracter, lo que no es el caso, podriamos predecir con precisién nuestras
acciones en cualesquiera condiciones dadas.) Para Kant, si nuestra con-
ducta es prevista de ese modo, no puede entendérsela como libre sino
cofno necesaria y sujeta a las leyes de la naturaleza.

Pero lo que todo esto significa es que, dado el conocimiento de las
creencias, los intereses y circunstancias de las personas, junto con el co-
nocimiento del peso que dan a los diferentes tipos de razones (su carac-
ter empirico), podemos decir lo que decidiran y haran. Pero desde un
punto de vista practico, cuando estamos tomando decisiones mutuas o
pidiendo consejo a los demas, consideramos que esos caracteres empiri-
cos expresan el resultado de las deliberaciones de la razén pura. Estas
deliberaciones son el efecto de la espontaneidad absoluta de la razén;
dado que expresan nuestro caracter inteligible, no puede considerarse-
las como objeto de una explicacién fisica o cualquier otra por el estilo.

3. Cuando Kant habla en La religion 1 6:39 y sig. (43 y sig.) de buscar
el origen del mal no en el tiempo sino meramente en la representacién
racional, yo creo que quiere decir aproximadamente lo siguiente. En la
medida en que nuestro caracter (inteligible) fundamental deriva de nues-
tro libre albedrio, debemos considerarlo exclusivamente como respon-
sabilidad nuestra. Hacerlo forma parte de nuestra concepcion de noso-
tros mismos al obrar bajo la idea de la libertad cuando dicha idea es
complementada, como debe serlo, por la creencia en la libertad trascen-
dental. De qué modo pueda ser malo nuestro caracter —pueda violar el

putaciones s6lo pueden referirse al caracter empirico. Cudl sea en este caracter la parte
que pueda considerarse como puro efecto de la libertad y cudl la debida a la simple natu-
raleza y al defecto, no culpable, de temperamento o a la afortunada condicién de éste [...],
es algo que nadie puede averiguar. En consecuencia, nadie puede tampoco juzgar con ple-
na justicia» (KR B580n.).

.....




LA PSICOLOGIA MORAL DE LA RELIGION, LIBRO I 317

orden moral de las predisposiciones— es en verdad inescrutable (Rel T
6:43 y sig. [38 y sig.]): dado que nuestra naturaleza es buena, ningtin mal
sino solo bien deberia surgir de ella, mas una larga experiencia histérica
nos convence de lo contrario. Pero que la eleccién de ese carécter no tie-
ne explicacién fisica alguna ni ninguna otra explicacién causal debemos
creerlo desde un punto de vista practico y afirmar asi la espontaneidad
absoluta de nuestra razéon. Asi, pues, buscar una explicacién semejante,
cuando es apropiado ese punto de vista, contradice el hecho de que nos
concibamos a nosotros mismos como libres y responsables; en realidad,
es una invitacién a eludir dicha concepcién.

En la medida de lo posible, pues, quiero entender que, cuando Kant
habla de la razén como una razén no sujeta a la forma del tiempo (KR
B579 y sig.), o no sujeta a las condiciones del tiempo (KP 5:97-100), y
que no busca en el tiempo un primer origen del caracter (Rel I 6:43 y sig.
[339 y sig.]), y cosas similares, quiero entender —digo— que esta descri-
biendo el modo en que debemos concebirnos a nosotros mismos cuando
obrmos bajo la idea de la libertad, afirmando al mismo tiempo nuestra
libertad trascendental. Yo creo que esta describiendo las creencias y ac-
titudes que debemos adoptar y cultivar si pretendemos obrar desde un
punto de vista prattico. Otra posibilidad es que esté describiendo la for- -
ma de nuestra autoconciencia como una autoconciencia que posee ra-
z6n pura practica.

Debo decir, sin embargo, que esta interpretacion no es aceptada nor-
malmente: lo méas comun es dar una interpretacién metafisica de la idea
del caracter inteligible como algo permanente e intemporal. Yo creo que
dicha interpretaciéon no viene exigida por el texto y que se opone a las
conclusiones de la Dialéctica de la primera Critica, asi como a lo que no
deja de repetir Kant, a saber, que lo que dice sobre la libertad debe en-
tenderse desde un punto de vista practico. (Véanse a este respecto las
importantes secciones VII-VII de la Dialéctica de la segunda Critica.)
Asi, pues, interpretar como una doctrina metafisica la descripcién que
hace Kant de la razén como una razén no sujeta a la forma del tiempo,
no obstante afectar el curso de los acontecimientos en el mundo, no que-
da autorizado por el texto. Al menos, eso es lo que yo pienso. También
arroja dificultades insalvables para la concepcién kantiana.®

8. Para interpretaciones metafisicas, véase Norman Kemp Smith, A Commentary to
Kant's Critique of Pure Reason, Londres, Macmillan, 1930, pags. 514-518, y Wood, «Kant's
Compatibilism», pags. 89-101. A modo de ilustracién mas detallada: supongamos que tu-
viéramos que reconciliar la libertad trascendental con el determinismo causal (fisico) es-
tricto desde el primer estado del mundo del siguiente modo. Imaginemos que hay n yoes
nouménicos, donde n es el niimero de personas que existen en un tiempo cualquiera en el



318 KANT

4. Para continuar: en un dominio de los fines (ampliamente) reali-
zado, todas las personas se conciben, a si mismas y a los demas, como
libres, es decir, como personas que obran bajo la idea de la libertad.
También suponen que sus caracteres empiricos, los propios y los ajenos,
caracteres que se muestran en su pensamiento y conducta publicos, re-
flejan mas o menos su caracter inteligible, por el que cada uno acepta su
responsabilidad. Si ademas suponemos que los miembros de semejante
dominio de los fines son lticidos ante si mismos y hablan con veracidad,
de modo que conocen las razones por las que actiian y se las dan los
unos a los otros como razones adecuadas, entonces, desde dentro del
punto de vista préactico, no tienen excusa alguna para ir mas alla de las-
razones mutuamente expuestas a la hora de obrar bajo la idea de la li-
bertad: esas razones son aceptadas por todos como las razones reales

orden de la naturaleza (pasado, presente y futuro). Imaginemos que estos 1 yoes hacen n
elekciones trascendentalmente libres de un caracter inteligible. La eleccion ha de ser su-
puéstamente atemporal, de una vez por todas, y ordena las tres predisposiciones como los
principios mas elevados a partir de los cuales obramos. Supongamos que estas »n eleccio-
nes se han hecho de este modo; entonces la inteligencia divina computa el volumen de la
masa inicial del universo, su forma y la distribucién de particulas dentro de él, y los debi-
dos primeros principios de la fisica vy la quimica, y todo lo demds, asi que, empezando por
el primer estado del mundo, los sucesos naturales se despliegan de acuerdo con leyes cau-
sales, de tal modo que los 1 caracteres inteligibles (que se seleccionaron libremente) que-
dan reflejados en los correspondientes n caracteres empiricos de las personas en las diver-
sas sociedades de la historia. :

Ahora bien, podria parecer que esta fantasia concilia la libertad trascendental con el de-
terminismo causal. Nos permite decir que todas las personas tienen igual libertad para
determinar su caracter inteligible y para determinar asi el curso de su vida en el mundo.
Ademas, quedamos situados por encima del orden de la naturaleza y tenemos algo que ver
en la confeccién del curso entero de la historia, ya que nuestra eleccién de un caracter in-
teligible impone una nueva constriccién sobre las posibilidades abiertas a la inteligencia
divina a la hora de crear el mundo.

Podriamos pensar que esta fantasia es de alguna utilidad, digamos para contrastar la
concepcién de Kant con la de Leibniz. Porque en la concepcién de Leibniz, todos los con-
ceptos individuales completos descansan desde la eternidad en la razén divina; la vida de Ju-
das como un posible esté presente y es conocida ya por Dios con todo detalle antes de que
Judas fuera creado como parte del mejor de todos l6s mundos posibles. Judas nunca hace
una eleccién de su caracter inteligible y de las leves que determinan su desarrollo en el
tiempo como sustancia espiritual; leyes que, aunque individualmente distintivas v no
reductibles a leyes naturales de la ciencia, son leyes al fin y al cabo. Ademas, Judas no sabe
cudl es su propia ley, pues ésta debe ser una ley coherente con la produccién de la armo-
nia preestablecida y con las reflexiones mutuas de todas las sustancias en el mas perfecto
universo, cada una desde su propio punto de vista.

Cualquiera que sea la iluminacién que imaginemos sacar de esta comparacién, Kant la
consideraria intelectualmente frivola. Si afirmamos las convicciones de la fe razonable, no
es para aplicarlas teéricamente de este modo.




LA PSICOLOGIA MORAL DE LA RELIGION, LIBRO I 319

por las que hacen lo que hacen. Esas razones no son, por ejemplo, con-
sideradas como meras racionalizaciones. Estas sélo aparecen cuando
fallan la lucidez o la veracidad, o cuando se da algtin otro fallo que nos
impide obrar bajo la idea de la libertad (excluidos por hipétesis). En un
dominio de los fines (ampliamente) realizado, las libres razones publi-
cas —las razones que las personas se dan unas a otras libremente y de
buena fe— se consideran razones reales y son aceptadas como tales.

Esta concepcién de un dominio de los fines en el que se reconoce pu-
blicamente que todos obramos bajo la idea de la libertad es parte de la
concepcién de la persona que especifica los deseos dependientes de con-
. cepciones en la doctrina de Kant. Volveré sobre esto en §5.

8§4. LA PSICOLOGIA MORAL MANIQUEA

. Al discutir lo que llamaré la psicologia moral maniquea,” no su-
pondré que Kant defendiera alguna vez dicha concepcién o que alguna
vez la formulara claramente para si mismo. Pienso en ella como una ten-
dencia suya a degjr ciertas cosas y a expresarlas de un modo y con un
acento que, una vez que reparamos en ella, sugiere cierta psicologia mo-
ral. La razén de que la discutamos es que pone de relieve que, una vez que
se decidié Kant a considerar a fondo la cuestién de la religién, su pensa-
miento experimenté un desarrollo enLa religion o, al menos, consiguié
una articulacién mas precisa. Una vez que se puso a ello, pues, con su
educacién pietista a sus espaldas, su psicologia moral tenia que ser agus-
tiniana y no maniquea. El modo y el acento de la tendencia maniquea es-
tan presentes con frecuencia, pero la doctrina explicita es agustiniana.

La idea basica de la psicologia moral maniquea es que tenemos dos
yoes: uno es el yo bueno que tenemos en tanto que inteligencias perte-
necientes al mundo inteligible; y el otro es el yo malo que tenemos en
tanto que seres naturales pertenecientes al mundo sensible. Al hablar del

peor de los bribones, dice Kant (Gr II1:19 [454-455]):

Esta persona mejor, cree él serlo cuando se sittia en el punto de vista de
un miembro del mundo inteligible, a que involuntariamente le empuja la
idea de la libertad, esto es, de la independencia de las causas determinan-
tes en el mundo sensible. En ese mundo inteligible tiene conciencia de po-

9. Tomo de las Confesiones de San Agustin los nombres de las dos psicologias. Duran-
te un tiempo antes de su conversién al cristianismo fue maniqueo, y no dejé de incluir en-
tre sus NUMerosos escritos una exposicién de las tesis de la secta. Su propia concepcién es
representativa de la ortodoxia cristiana; la psicologia moral agustiniana de Kant es su doc-
trina mas ortodoxa. No digo que la concepcién kantiana sea ortodoxa.



320 KANT

seer una buena voluntad, la cual constituye, segiin su propia confesion, la
ley para su mala voluntad, como miembro del mundo sensible, y recono-
ce su autoridad al transgredirla. El deber moral es, pues, propio querer
necesario, al ser miembro de un mundo inteligible [...].

El yo bueno no tiene mas que una predisposicién, para usar el len-
guaje de La religion, a saber, la predisposicién para obrar segin la ley
moral. Es por ello por lo que para el yo bueno el deber moral es querer
necesario. La tinica razén por la que dejamos de obrar segun dicha ley

- considerada como el principio de autonomia es que tenemos que sopor-
tar el peso de los deseos e inclinaciones naturales y, por lo tanto, como
dice Kant, debe ser el deseo de toda persona razonable el librarse ente-
ramente de ellos (Gr II: 48 [428]). Son despreciados por nuestra razon,
la cual, consciente de su propia dignidad, es capaz de transformarse en
su duefia (Gr II:9 [410-411]). En realidad, como miembros del mundo
inteligible, no imputamos en absoluto nuestros deseos naturales a nues-
ﬁo yo auténtico, pues son, como si dijéramos, meras incitaciones y ape-
tencias que surgen en nosotros debido a nuestras necesidades como seres
finitos situados en el orden de la naturaleza (Gr I11:26 [457-458]).

El yo malo o natural, de igual modo, no tiene mas que una predis-
posicion, al menos en la medida en que es plenamente racional: la pre-
disposicién para la felicidad o el amor racional a si mismo. Esta predis-
posicién es de alguna forma analoga a las predisposiciones para la
animalidad y para la humanidad de La religion, aungue no sea la misma
la de‘scripcién de estas predisposiciones. En la medida en que somos
movidos por nuestros deseos naturales y por el principio de felicidad,
siempre debemos experimentar los mandatos de la ley moral como una
frustracién, como un elemento extrafio que bloquea el acceso a lo que
queremos. De ahi que el yo malo o natural carezca de sentimiento mo-
ral; todo lo que siente no es mas que temor y hostilidad, o una ira supri-
mida en aras de la seguridad del propio yo (KP 5:72-76). Finalmente, el
yo malo es un yo que se mueve por impulsos, pues las satisfacciones de
los deseos naturales son transitorias y dejan tras de si un vacio mayor
del que se pretendia colmar: las inclinaciones, incluso cuando son de
buena indole, como la simpatia, son ciegas y serviles (KP 5:117 y sig.).

2. La psicologia moral maniquea presenta graves dificultades para
la doctrina moral de Kant: no sélo le compromete con una importante
doctrina herética que nada tiene que ver con el tenor de su pensamiento
religioso, sino que también parece hacer imposible toda descripcion sa-
tistactoria de la responsabilidad que sea aceptable para nosotros cuan-
do obramos bajo la idea de la libertad al asumir el punto de vista practi-
co. Al carecer de la idea del libre albedrio, la psicologia maniquea no




LA PSICOLOGIA MORAL DE LA RELIGION, LIBRO 1 321

puede proporcionar dicha descripcién. Porque, como miembros del
mundo inteligible, debemos vernos a nosotros mismos como no tenien-
do, todos por igual, otra elecciéon que la de obrar segiin la ley moral (no
tenemos otra predisposicion), aunque, como miembros del mundo na-
tural, debemos vernos a nosotros mismos como no teniendo, todos por
igual, otra eleccién que la de perseguir nuestra propia felicidad. Si nos
concibiéramos de este modo desde un punto de vista practico, pareceria
imposible que nos pensaramos a nosotros mismos como responsables,
todos por igual, aunque algunos se comportaran mucho mejor que otros.
Nos faltarfan las razones adecuadas para hacer responsables a los que

no lograran un buen comportamiento. )

Por supuesto, podriamos decir que, aunque nuestra predisposicién
para obrar segin la ley moral como miembros del mundo inteligible es
constante y pura, nuestros deseos e inclinaciones naturales pueden te-
ner muchas fuerzas y direcciones diferentes en vista de nuestra situa-
cién en el mundo natural. Nuestra conducta real, podriamos decir, se re-
suélve en el equilibrio de fuerzas generado por esos deseos, cuyas fuerza
y direccién dependen de las circunstancias. Las personas que hacen lo
que es justo son_personas cuya predisposicién para obrar segin la ley
moral no es cancelada por la direccién y la fuerza de sus deseos natura-
les; las personas que obran mal sufren el destino opuesto. Llegamos asi
al fatalismo moral caracteristico de la doctrina maniquea, algo que con
seguridad Kant debe evitar. :

3. La psicologia moral agustiniana supera estos defectos atribuyen-
do al yo un libre albedrio y la suficiente complejidad como para dar
cuenta satisfactoriamente de la responsabilidad. Ya no hay un dualismo
entre un yo bueno y un yo malo —dos yoes con una tinica predisposicién
cada uno, con la predisposicién de un ser propenso a entrar en pugna
con el otro—, sino un yo con tres predisposiciones, todas las cuales son
disposiciones para el bien. Ademas, estas predisposiciones tienen un or-
den moral adecuado apto para personas libres capaces de obrar segun la
razon pura practica. El origen del mal moral, pues, no reposa en un yo
malo con sus deseos naturales sino solamente en el libre albedrio, el cual
puede cambiar el orden moral de las disposiciones y determinar las ra-
zones que consideramos apropiadas a la hora de decidir qué hacer.

Por lo que hace a cé6mo hemos de entender estas psicologias morales,
yo creo que deberiamos verlas como formas de concebir nuestra natura-
leza moral desde el punto de vista practico, y, por implicacién, como for-
mas de pensarnos a nosotros mismos cuando obramos bajo la idea de la
libertad. En cuanto tales, no son descripciones empiricas de la psico-
logia humana, ni estan sujetas a los criterios habituales de verdad empi-
rica. Antes bien, representan formas diferentes de caracterizar la auto-



322 KANT

conciencia reflexiva de la razén pura practica; como tales, encarnan di-
ferentes concepciones ideales de la persona.

Como hemos dicho, pues, al obrar bajo la idea de la libertad en la
versién agustiniana, no podemos considerar nuestro caracter funda-
mental (la ordenacién que determina el peso de las razones) como un ar-
tefacto social o como el resultado meramente de leyes psicolégicas o del
azar. Nuestro esquema de razones puede ser diferente al de los demas,
pero debemos concebirnos a nosotros mismos, no como sometidos a
fuerzas de las que no podemos dar cuenta, sino como seres que las han
hecho asi. De lo contrario, renunciariamos a la libre razén. Lo que esto
con toda claridad comporta es cierto ideal de la persona, no una teoria
psicolégica.

Esto no significa que la razonabilidad de ese ideal no esté sujeta a
criterios y no pueda ser revisada. Porque puede ocurrir que sea incom-
patible con nuestros juicios ponderados tras cabal reflexion y, por lo
tanto, rechazada. Puede resultar absurda y totalmente impracticable,
dad® cémo somos realmente. Sin embargo, eso no puede decidirse con
argumentos previos; se decidira cuando sepamos si podemos realmente
aceptar el ideal de la persona después de la debida consideracién y si
podemos estar seguros de vivir de acuerdo con él. Kant piensa que si po-
demos, puesto que para €l el ideal de la razén pura se muestra a si mis-
mo en nuestras obras.

§5. LAS RAfCES DE LA MOTIVACION MORAL EN NUESTRA PERSONA

1. Podemos considerar ahora la cuarta condicién para que haya ra-
z6n pura practica. De modo que, por fin, ya estamos casi en casa. Yo
creo que la idea de Kant es la siguiente: sélo si organizamos nuestras
predisposicicnes de acuerdo con el orden moral obramos segn el tinico
principio adecuado para nosotros en vista de nuestro estatus especial en
el mundo. La concepcién moral basica de Kant es la de una aristocracia
gue incluye a todos como personas libres e iguales. No es una aristocra-
cia de la naturaleza o de la clase social, niiuna aristocracia de la inteli-
gencia o la belleza o de la proeza insélita. Tampoco es, tal como por
descuido pudiera pensarse, una aristocracia del caracter moral y el va-
lor moral.

Antes bien, es una aristocracia de todos. Comprende a todas las per-
sonas razonables y racionales, cuyas facultades de razén definen nuestra
condicién y son atribuidas a personas de toda clase y posicién social,
siendo el privilegio de ninguna. De hecho, estas facultades nos caracteri-
zan como clase natural —la de la humanidad-—, como inteligencias con




LA PSICOLOGIA MORAL DE LA RELIGION, LIBRO I 323

sensibilidad moral, una sensibilidad que anima cuerpos humanos que
pertenecen al orden natural, péro que no son sélo de él.

Al final del Canon (KR B859),* Kant replica a la objecion de que los
dos articulos de la fe practica (la creencia en Dios y en la inmortalidad)
no son gran cosa que ofrecer tras el enorme trabajo que ha supuesto ofre-
cer una critica de la razén.

iCiertamente, el entendimiento comiin podria haber logrado lo mis-
mo sin la ayuda de la filosofia! En respuesta, dice Kant:

Pero ¢exigis acaso que un conocimiento que afecta a todos los hombres
rebase el entendimiento comun y os sea revelado tinicamente por filéso--
fos? Eso que censuriis es precisamente la mejor confirmacién de que lo
hasta aqui afirmado es correcto, ya que revela lo que antes no podia pre-
verse, a saber, que, en relacién con lo que interesa a todos los hombres por
igual, no puede acusarse a la naturaleza de parcialidad en la distribucién
de sus dones. La mas elevada filosofia no puede llegar mas lejos, en lo que
se refiere a los fines mas esenciales de la naturaleza humana, que la guia
que esa misma naturaleza ha otorgado igualmente incluso al entendimien-
to mas comun. ‘

P

2. Ahora bien, nuestro estatus especial en el mundo no significa que
habitemos asimismo un dominio diferente, un dominio concebido como
ontolégicamente separado del orden de la naturaleza. Significa, antes
bien, que somos capaces de pensamiento, sentimiento y conducta, cosas
éstas que se asientan en las facultades de la razén teérica y practica y
son gobernadas por ellas. Significa también que podemos vivir en un
mundo moral, para hacer lo cual lo tinico que necesitamos es vivir segtin
los principios de la razén pura practica y, por lo tanto, de acuerdo con el
orden moral arraigado en nuestras predisposiciones y adecuado a nues-
tra naturaleza. Las personas en un dominio de los fines exhiben ante si
mismas y ante las demas su estatus glorioso como personas libres situa-
das, como si dijéramos, por encima del orden de la naturaleza, en el sen-
tido de que pueden obrar independientemente de ese orden en la perse-
cucién de ideales personales y sociales que son autorizados y exigidos
por la ley moral de su razén.

Por otro lado, la ley segiun la cual obramos no implica el rechazo
del mundo natural. Bien al contrario, es una ley que, cuando es segui-
da por todos, confiere al mundo de la naturaleza la forma de un mundo
inteligible (KP 5:43 y sig.), un mundo que concede un amplio margen
a nuestros deseos y afectos (fines permisibles), de tal modo que un do-
minio realizado de los fines no es s6lo un mundo moral sino también,

* En el original se da por error la referencia B879. (N. del t.)



324 KANT

en unas condiciones razonablemente favorables, un mundo feliz (KR
B373).

La convicciéon subyacente de Kant es que, una vez que entendemos
cabalmente esta concepciéon moral y aposentamos en ella nuestro pen-
samiento, una vez que entendemos cabalmente que somos miembros de
un posible dominio de los fines y tenemos esta concepcién de nosotros
mismos, no podemos evitar sentirnos profundamente movidos a identi-
ficarnos con dicho ideal y a obrar de acuerdo con dicha concepcién.
Este es un hecho acerca de nosotros que hunde sus raices en nuestra na-
turaleza, tal cual es retratada en La religion, un hecho que la filosofia nos
permite entender. Los pasajes mas liricos y elevados de Kant son aque-
llos en los que describe los profundos efectos que produce €n nosstros la
clara comprension de la ley moral y como muestra nuestra independen-
cia de la naturaleza.

Toda vez que la filosofia muestra que el entendimiento de la ley mo-
ral conduce a que nos identifiquemos con ella y a que obremos de acuer-
d& con ella, vemos que queda satisfecha la tltima condicién d) para la
existencia de razén pura practica: la ley moral puede ser un motivo sufi-
ciente para nosotros, independientemente de nuestros deseos naturales.
Este es el sentido de los dos ejemplos que ofrece Kant en la segunda Cri-
tica (KP 5:30): el primero pone de manifiesto que los deseos naturales no
pueden vencer el amor a la vida; el segundo, que los deseos dependien-
tes de concepciones de obrar segiin la ley moral pueden hacerlo. Kant
cree haber mostrado que las cuatro condiciones quedan satisfechas y
que, por tanto, hay realmente razén pura practica. La visién de la segun-
da Critica se ve fortalecida con la elaboracién de una psicologia moral
mas adecuada en La religion. De este modo, queda ahora completada
nuestra interpretacioén de la doctrina del hecho de la razén.




KANT X

LA UNIDAD DE LA RAZON

§1. EL PUNTO DE VISTA PRACTICO

1. En esta dltima leccién sobre Kant consideraré la unidad de la ra-
z6n y la idea de la fe razonable de dos formas (que explicaré dentro de
un momento), y su relaciéon con la idea de la filosofia como defensa. In-
dicaré primero que hay tres unidades de la razén: la primera, en la esfe-
ra geérica, es la mayor unidad sistematica posible del conocimiento de
los objetos necesaria para tener un criterio suficiente de verdad empiri-
ca (KR B679); la segunda, en la esfera practica, es la mayor unidad sis-
tematica posiblede los fines en un dominio de los fines (Gr 11:62 y sigs.
[433 y sigs.]). La tercera integra tanto la razén tedrica como la practica
en una constitucién unificada de la razén, en la cual tiene primacia la
razén practica, dado que todo interés de la razén es en altima instancia
practico (KP 5:119 y sigs.). :

Una forma de abordar la unidad de la razén es examinando la idea de
Kant de la fe razonable y los postulados (como €l los llama) que la ex-
presan. Lo que dice Kant sobre estos postulados plantea algunas de las
cuestiones mas arduas acerca de la unidad de la razén: primera, ;cémo
se relaciona exactamente la razén practica (y el punto de vista practico)
con la razén tedrica (y el punto de vista teérico) en la constitucién de la
razén? Y segunda, ¢de qué modo tiene primacia la razén practica en esa
constitucién? Estos son asuntos oscuros, y lo mas que puedo hacer yo es
indicar las lineas maestras de una posible aproximacion.

2. Antes de proceder a ello, recalcaré una cuestién que mencioné la al-
tima vez. Recordemos que Kant dice a menudo que nuestro conocimien-
to se amplia gracias a los postulados de la fe razonable (libertad, Dios e in-
mortalidad), pero, afiade también, se amplia sélo desde un punto de vista
practico. Valga como ejemplo el siguiente pasaje de KP 5:133 y sig.:

¢Es nuestro conocimiento [...] realmente ampliado [...]1y lo que para la
especulativa era trascendente, es en la practica inmanente? Sin duda, pero
solo desde un punto de vista prdctico. Pues nosotros, en verdad, no cono-



326 KANT

cemos por ello ni la naturaleza de nuestra alma, ni el mundo inteligible, ni
el supremo ser, segin lo que ellos sean en si mismos, sino que s6lo sus con-
ceptos los hemos reunido en el concepto prdctico del supremo bien, como
objeto de nuestra voluntad, completamente a priori por la razén pura,
perc sélo por medio de la ley moral. [...] Pero cémo la libertad sea posible
y cémo tedrica y positivamente ha de representarse este modo de causali-
dad, es cosa que no se puede comprender por esto sino sélo que hay pos-
tulada por la ley moral, y para su conveniencia, una libertad semejante. Lo
mismo ocurre con las demas ideas.

Lo que quiere decir es que cuando, digamos, creemos en nuestra li-
bertad trascendental (que nuestra razén es absolutamente espontdnea y
que las decisiones libres dan comienzo a tiina nieva serie de sucesos),
y cuando creemos en Dios vy en la inmortalidad, no debemos considerar
que estas convicciones expresan un conocimiento. En absoluto debemos
pensar que amplian nuestro entendimiento teérico del mundo, tal como
ocurre en la ciencia (KP 5:133; 134 y sigs.; 137). Asi, por ejemplo, la creen-
cif razonable en Dios no desempenfa papel alguno en la fisica, y el Dios
de la fisica, el Dios de la prueba fisico-teleolégica (KP 5:138-141; KU:
§85), no desempeiia papel alguno en la fe practica. Con todo, ningtin argu-
mento podra arfebatarnos la conviccién de que las ideas de la libertad,
Dios y la inmortalidad son conceptos verdaderos (wahre Begriffe).

Lo que se precisa para esa ampliacién del conocimiento desde un pun-
to de vista practico es un propésito a priori, es decir, un objeto dado por la
ley moral como objeto suyo a priori (KP 5:134). Distinguiré dos de dichos
objetos: uno es el dominio de los fines, tal como lo encontramos en la
Fundamentacion y en los ensayos politicos; el otro es el bien supremo, tal
como lo encontramos en las tres Criticas. Yo creo que la naturaleza y la
plausibilidad de la concepcién kantiana varian considerablemente en es-
tos dos casos, asi que les daré nombres diferentes: fe razonable para las
creencias en las que se basa nuestra elaboracién de un dominio de los fi-
nes v Vernunftglaube para las creencias en las que se basa nuestra pugna
por el bien supremo. Empiezo por la primera.

§2. EL DOMINIO DE LOS FINES COMO OBJETO DE LA LEY MORAL

1. En Kant V dije que la idea del dominio de los fines (tal como se
encuentra en la Fundamentacién) y la idea del bien supremo (tal como
se encuentra en la segunda Critica) son concepciones distintas con dife-
rentes implicaciones para la doctrina de Kant. En ese momento no exa-
miné de qué modo son distintas, pero debemos hacerlo ahora para dis-
cutir el punto de vista practico y los postulados de la fe razonable.




LA UNIDAD DE LA RAZON 327

Cuando explicamos el constructivismo moral de Kant, el ideal de un
posible dominio de los fines se presenté como el objeto construido a
priori de la ley moral. Un rasgo esencial de ese ideal es que resulta razo-
nable intentar realizar dicho dominic en el mundo natural, al menos
bajo condiciones razonablemente favorables. Al obrar asi, no nos com-
portamos como visionarios ilusos a los que trae sin cuidado lo realmen-
te posible. En ese sentido, un dominio de los fines es un bien natural, un
bien que es posible (aunque nunca plenamente alcanzable) en el orden
de la naturaleza.

. 2. Los siguientes pasajes apoyan esta interpretacion. El primero es .
de la primera Critica (KR B836): «<Doy al mundo, en la medida en que sea-
conforme a todas las leyes morales* [...] el nombre de mundo moral. En
tal sentido, éste es concebido como un mundo meramente inteligible, ya
que se prescinde [...] de todos los obstaculos que en él encuentra la mo-
ralidad (debilidad o corrupcién de la naturaleza humana). No es [...]
' que una idea, pero una idea practica, que puede y debe tener su in-
ﬂue cia real sobre el mundo de los sentidos para hacer de éste lo mas
conforme posible a esa idea».

Y de nuevo (KR B837 y sig.): «Ahora bien, en un mundo inteligible,
esto es, en el moral, en cuyo concepto prescindimos de todas las dificul-
tades de la moralidad (inclinaciones) [...] semejante sistema [...] seria la
causa de la felicidad general y, consiguientemente, los mismos seres ra-
cionales serian, bajo la direccién de dichos principios, autores de su pro-
pio bienestar duradero, a la vez que del de los otros. Pero este sistema de
moralidad autorrecompensadora es sélo una idea cuya realizacién des-
cansa en la condicién de que cada uno haga lo que debe».

En la Fundamentacion 11:78 (438-439) escribe: «Y de esta suerte es
posible un mundo de seres racionales —mundus intelligibilis— como
reino [dominio] de los fines, por la propia legislacién de todas las perso-
nas, como miembros de él. [...] Tal reino [dominio] de los fines seria re-
almente realizado por maximas, cuya regla prescribe el imperativo cate-
gérico a todos los seres racicnales, si éstos universalmente siguieran esas
mdximas».

Obsérvese que un mundo moral es urnr mundo realizable (en buena
medida) en el mundo social natural, en este mundo. Es una sociedad en
la que las personas consiguen su propia felicidad mutua obrando segiin
sus deberes de justicia y de virtud. Tal es el resultado de la firme adhe-
si6én de todos a la ley moral en unas condiciones razonablemente favo-

* Bl texto aleman dice «Gesetzen der Sittlichkeit», cuya traduccién correcta es, como la
de Pedro Ribas, «leyes éticas». Sin embargo, he mantenido «leyes morales», ya que Rawls
utiliza «moral laws». (N. del t.)


http:m�xin1.as

328 KANT

rables en nuestro mundo. Esta es la idea de una moralidad autorrecom-
pensadora.

3. Finalmente, recordemos los dos pasajes de la segunda Critica ci-
tados al final de Kant IV y VI. En KP 5:43 Kant dice que la ley moral debe
proporcionar al orden de la naturaleza (el mundo sensible) la forma de
un mundointeligible sin interferir en el mecanismo de la naturaleza. La
naturaleza sensible de los seres racionales es su existencia bajo leyes na-
turales; la naturaleza suprasensible de las mismas personas es su exis-
tencia bajo leyes morales que son independientes de la naturaleza y que
pertenecen a la autonomia de la razén pura. Y en KP 5:44 Kant distingue
entre las leyes de una naturaleza.a la cual estd sometida la voluntad y las
de una naturaleza que esta sometida a una voluntad. La Gltima es un sis-
tema de la naturaleza en el que las personas han realizado, en buena me-
dida, un dominio de los fines: en dicho dominio, los objetos de la natu-
raleza no son la causa de la ley moral, a la luz de la cual construyen las

rsonas el ideal de un dominio de los fines como el objeto comun y pri-

o de su voluntad publica. Porque sus acciones estan dirigidas por la
razon, son acciones libres, y proporcionan a la naturaleza la forma de un
mundo inteligible.

Vuelvo sobre estos pasajes en busca de apoyo para la interpretacion
del ideal de un dominio de los fines como el objeto construido de la ley
moral. Lo esencial es que un dominio de los fines puede ser realizado en
buena medida en el orden de la naturaleza cuando todos obramos, tal
como podemos y debemos obrar, siguiendo la totalidad de preceptos que
satisfacen las condiciones del procedimiento-IC. Un mundo moral, un
mundo inteligible, un mundus intelligibilis, es un mundo que consiste en
personas razonables y racionales que obran como deben bajo la idea de
la libertad en el mundo que conocemos. Lo que hace un mundo inteligi-
ble no es el que estemos en otro mundo ontolégicamente distinto de este
mundo, un mundo que no esta en el espacio y el tiempo, sino el que to-
dos nosotros, aqui y ahora, obremos segtin la ley moral bajo la idea de la
libertad. El dominio de los fines es un ideal secular.

En los ensayos politicos, la idea kantiana de un dominio de los fines
cobra un sentido mas concreto. Ello quedd al menos claro si asumimos,
como yo asumo, que su esperanza en un mundo de Estados democrati-
cos, constitucionales y representativos, unidos en una confederacién de
pueblos para mantener la paz perpetua entre ellos puede considerarse
como una descripcién de la estructura institucional general de dicho do-
minio. Volveré sobre esto méas adelante, pero antes de hacerlo, conside-
remos el otro objeto a priori, el bien supremo.




LA UNIDAD DE LA RAZON 329

§3. EL BIEN SUPREMO COMO OBJETO DE LA LEY MORAL

1. Ahora bien, que en un dominio de los fines estén de algtin modo
conectados el valor moral y la felicidad, dependera de lo que la ley mo-
ral ordene. Tal como andan los mundos sociales, un dominio de los fines
serfa un mundo feliz; como dice Kant, es un mundo de moralidad auto-
rrecompensadora. Esto se deriva de que nuestros deberes pueden divi-
dirse en dos: primero, el deber de fortalecer nuestro caracter moral y de
desarrollar nuestras dotes naturales y hacer un buen uso de ellas (debe-
res de perfeccién moral y natural); y segundo, el deber de promover la
felicidad ajena.

Yo no creo, sin embargo, que el contenido de la &y inisial (tal como
queda especificado por el procedimiento-IC) ordene que, en un dominio
de los fines, las personas deban actuar de tal modo que hagan a la felici-
dad estrictamente proporcional a la virtud. Es sorprendente que Kant
nunca intente mostrar semejante cosa: en la Dialéctica de la segunda
Critica, simplemente lo da por supuesto. Dejo por un momento de lado
por qué hace eso y abandona aparentemente lo que he llamado su cons-
tructivismo moral. Antes deberiamos examinar la idea kantiana del bien
supremo en la Dtaléctica.

2. Yo creo que podremos acceder a esta idea si antes nos detenemos
en los dos valores basicos de la doctrina de Kant: una voluntad entera-
mente buena y la felicidad como la realizacion de los deseos permisibles
organizados en un sistema racional. El bien supremo es, pues, ese mun-
do en el que cada persona tiene una voluntad enteramente buena y a la
vez es plenamente feliz. Cada cual posee los dos valores basicos en el
mayor grado posible. La proporcionalidad entre el valor moral y la feli-
cidad es una consecuencia inmediata: para que se produzca no hay mas
que especificar la capacidad de la persona para los dos valores bésicos.
Ahora bien, Kant seguramente pensé que la capacidad para el valor mo-
ral es igual. Esta igualdad es un tema central de su concepcién moral, y
debe ser un elemento del bien supremo, al margen de lo que pase con la
capacidad para la felicidad. Llamemos a esta concepcién del bien supre-
mo el pleno bien supremo. El que lo de&gnemos asi se debe a que Kant
usa ademas una variante de esa concepciéon del bien supremo, y las dos
concepciones son distintas. :

La variacién puede entenderse como el bien supremo de un mundo
social particular. Consideremos en una serie a los miembros de un mun-
do social y asignemos a cada uno una medida adecuada del valor moral
alcanzado. Entonces, el bien supremo para este mundo particular viene
dado por una serie de grados de felicidad, estando cada grado empare-
jado con la medida asignada de valor moral del miembro correspon-



330 KANT

diente. En esta concepcién, todavia no se ha definido el principio de pro-
porcionalidad, pues ain no hemos dicho cémo se determina la medida
de la felicidad. Ademas, cualquier principio semejante debe estar justifi-
cado dentro del marco kantiano.

Dejando a un lado cémo pueda hacerse eso, vemos que con esta va-
riacion hay tantos bienes supremos diferentes como posibles series de
grados de valor moral en los mundos sociales particulares. Puesto que,
como personas razonables, tenemos libre albedrio, el bien supremo par-
ticular de nuestro mundo atin estd por determinar, a menos que crea-
mos, con Origenes, que de algan modo Dios, de formas desconocidas
por nosotros pero compatibles con nuestra libertad, proveera a que, a su
debido tiémpo; cada cual consiga una voluntad enteramente buena. De
lo contrario, el bien supremo de un mundo dependera de lo que real-
mente hagan las personas libres, asi como del grado de valor moral que
realmente alcancen.

3. Estas observaciones tienen relevancia porque, a mi entender, las
dogyconcepciones del bien supremo que acabamos de sefialar —el pleno
bien supremo y el bien supremo de un mundo social particular— son in-
consistentes con la concepcién kantiana de la ley moral. Kant ni siquie-
ra intenta mostrdar cémo resultan estas concepciones del bien suprem«
de la ley moral ni, por tanto, cémo pueda ser cualquiera de ellas el obje-
to a priori de una voluntad pura. Esta omisién es particularmente evi-
dente en el caso del bien supremo de un mundo particular, puesto que
aqui el principio de proporcionalidad parece analogo a la idea de las re-
compensas y los castigos divinos, lo cual nos sitia en el dominio de su
teologia pietista. _

Esto sugiere que Kant tiene en mente una concepcién completa-
mente diferente de la base del bien supremo. Yo creo que la seccién V
de la Dialéctica nos dice cual es, pues es aqui donde explica los funda-
mentos de la proporcionalidad entre virtud y felicidad. Dice Kant (KP
5:130 v sig.):

Cuando se pregunta por el wultimo fin de Dios en la creacién del mundo,
no ha de decirse la felicidad de los seres racionales en él, sino el suprenio
bien, el cual afiade a aquel deseo de los seres racionales atin una condi-
cién, a saber, la de ser dignos de la felicidad, es decir, la moralidad de esos
mismos seres racionales, que contiene la inica medida, segtin la cual ellos
pueden esperar llegar a ser participes de la felicidad por la mano de un
creador sabio. Pues ya que la sabiduria [ ...] significa el conocimiento del su-
premo bien, y practicamente la adecuacion de la voluntad con el supremo
bien, no se puede atribuir a una sabiduria suprema independiente un fin
que solo estaria fundado en la bondad. Pues el efecto de ésta [suprema
bondad] (con respecto a la felicidad de los seres racionales) sélo se puede




LA UNIDAD DE LA RAZON 231

pensar bajo las condiciones limitativas del acuerdo con la santidad de su
voluntad como adecuada al bien supremo originario.

Este pasaje nos dice dos cosas: primera, que el bien supremo es el
proposito ultimo de Dios en la creacién del mundo; y segunda, que el re-
quisito de que la felicidad sea proporcional a la virtud es un requisito ne-
cesario para conseguir que el bien supremo sea plenamente armonioso
con la santidad de la voluntad divina como suprema fuente del bien.

4. En esta misma seccidén, un poco antes, dice Kant lo siguiente (KP
5:128): «El valor de una disposicién de animo enteramente adecuada a la
ley moral es infinito, porque toda la felicidad posible no tiene en el jui-
cio de un distribuidor [Austeiler] de la misma, sabio y omnipotente, otro
limite que la falta de adecuacién de los seres racionales a su deber». Este
pasaje introduce una tercera idea: que Dios distribuye la mayor felicidad
a las criaturas, sélo limitada por su virtud. Y esta idea conecta con una
cuarta idea que ya encontramos antes, a saber, que una razén imparcial
re@omienda que la virtud vaya acompaiiada de la felicidad. Kant dice
(KP 5:110) que para el bien supremo «se requiere también felicidad, y
esto, a la verdad, no sélo en la opinién parcial de la persona que hace de
si misma el fin, sino también en el juicio de una razoén imparcial que la
considera en general en el mundo como fin en si. Pues tener necesidad
de felicidad, ser digno de ella, y, sin embargo, no participar de ella, es
cosa que no puede coexistir con el perfecto querer de un ser racional que
al mismo tiempo tuviese todo poder».

Ahora entendemos por qué la felicidad ha de ser proporcionada a la
virtud en el bien supremo. Puesto que ese bien es el fin tltimo de Dios en
la creacién del mundo, debe contener tanta felicidad como permita la
virtud de las personas, pues Dios es bueno; sin embargo, no debe conte-
ner mas, pues Dios es santo y una mayor felicidad no estaria en armonia
con la santidad de la voluntad divina. Podriamos decir que, sujeto a la
virtud como constriccion, el Dios que distribuye maximiza la felicidad.
Asi entendido, el bien supremo es para mayor gloria de Dios, pues (KP
5:131) «nada honra mas a Dios que lo mas apreciable en el mundo, el
respeto por su mandato, la observancia del santo deber que nos impone
su ley, cuando viene a afiadirse su magnifica disposicién de coronar tan
hermoso orden con la adecuada felicidad».

1. Yo no digo que Kant derivara conscientemente la idea del bien supremo de este
modo, aun cuando ello parece explicito en los pasajes citados. Si asi lo hubiera hecho, ha-
bria visto que es incompatible con el hecho de que la ley moral estd dada con anterioridad
y de que el postulado de Dios es mas bien necesario para garantizar la posibilidad de su ob-
jeto a priori, que estad ya dado previamente a, e independientemente de, la idea de Diosy
no puede ser derivado de dicha idea. '



332 KANT

5. El problema con esta idea del bien supremo es que la idea de la ra-
z6n imparcial es ajena al constructivismo de Kant. Ademas, el bien su-
premo es incompatible con la idea del dominio de los fines en cuanto
que objeto construido de la ley moral: no puede ser ese objeto construi-
do, puesto que no hay nada en el procedimiento-IC que pueda generar
preceptos que nos exijan proporcionar la felicidad a la virtud. Esto es
algo que aqui simplemente afirmo sin argumentarlo. Ciertamente, ese
procedimiento, de ser adecuado, autorizara penas y castigos de diversa
indole, segiin sean necesarios, supongamos, para un mundo social esta-
ble. Pero cuestién enteramente distinta para nosotros es intentar distri-

buir la felicidad de forma proporcionada a la virtud.

Porque ante todo, como reconoce Kant, simplemente no es asunto
nuestro juzgar el caracter moral global de los demas o intentar estimar
su mérito. Ademas, dada la enorme oscuridad de nuestros motivos, lo
cual también reconoce (Gr 11:1-3 [406-408]), una maxima en el paso 1)
que presupusiera dicho conocimiento y que condujera al precepto gene-
raljzado de ajustar la felicidad a la virtud, no seria racional (con lo que
ni siquiera podria entrar en el procedimiento-IC, no digamos ya ser
aceptado por el mismo): su racionalidad requiere de mas conocimiento
del que jamas podriamos esperar tener. S6lo Dios puede conocer esas
cosas, tal como se deduce del argumento de Kant a favor de la existencia
de Dios como condicién necesaria de la posibilidad del bien supremo
(KP 5:124 y sig.). Recordemos también que alli dice que no podemos
hacer juicios perfectamente justos sobre méritos y culpas, puesto que
no podemos saber hasta qué punto el caracter empirico de una persona
es efecto de la libertad (KR B579n.). Ajustar la felicidad a la virtud no
puede ser, pues, parte de la ley moral, tal como se nos aplica por me-
diacién del imperativo categérico y el procedimiento-IC que lo inter-
preta para nosotros. :

Estas son las razones por las que, en la presentacién que he hecho de
la doctrina de Kant, he usado el ideal secular de un posible dominio
de los fines, ideal que puede ser (en buena medida) realizado en el mun-
do natural. Yo considero la idea del bien supremo como un elemento
leibniziano en la teologia filoséfica de Kant (como reconoce él mismo
[KR B840]), algo que nunca reelaboré para hacerlo consistente con su fi-
losofia moral. Lo denomino leibniziano porque descansa en la idea de
que Dios obraria imperfectamente si el objeto de Dios al crear el mundo
no fuera el mas perfecto, o el supremo bien tal como lo define Kant.
Cualquier otro objeto seria incompatible con la bondad de Dios o con la
santidad de Dios. El bien supremo es el maximo objeto perfecto identi-
ficado por esas dos perfecciones morales.




LA UNIDAD DE LA RAZON 333

84. LOS POSTULADOS DE LA VERNUNFTGLAUBE

1. He revisado las dos concepciones del objeto a priori de la ley mo-
ral ya que Kant no comenta expresamente la diferencia que hay entre
- ellas. Pero cudl sea la concepcién que usamos es de la mayor importan-

cia porque los postulados (el contenido) de la Vernunftglaube dependen
de cudl sea ese objeto.” En la Dialéctica hay tres de dichos postulados:
-las creencias en la libertad, en Dios y en la inmortalidad. Kant piensa
que estos postulados son posiciones tedricas inseparablemente conecta-
das con los principios de la razén pura practica (KP 5:120). La conexién
“inseparable surge de que los postulados simplemente afirman que el ob-
jeto de la ley moral es posible en el mundo. Estas son creencias que
debemos afirmar cuando obramos desde un punto de vista practico;
porque, a menos que asi lo hagamos, piensa Kant, no podremos involu-
crarnos sensatamente en el razonamiento practico o mantener nuestra
devocién por la ley moral a lo largo de toda una vida. La razén es que ha-
gerlo presupone que creemos que su objeto a priori puede ser realizado,
que las condiciones de su posibilidad se dan realmente en el mundo. En
sus lecciones sobre religion, dice Kant (Gesammelte Schriften 28:1072):
«8in Dios, s6lb puedo ser o un canalla o un visionario». Lo que quiere
decir es que, a menos que yo crea en Dios (cuya existencia es una condi-
cién necesaria del bien supremo), o bien debo abandonar la ley moral
como irremediablemente impracticable, en cuyo caso soy un canalla, o
bien persisto en observar la ley de todos modos, en cuyo caso soy un vi-
sionario utépico. Puesto que la razén excluye ambas cosas, debo creer
en Dios. Afirmamos las creencias necesarias para hacer valer ante noso-
tros el objeto de la ley como un objeto posible de nuestro devoto empe-
fio. Asi en KR B856: «Dado que el precepto moral es [...] mi maxima (tal
como la razén ordena que lo sea), creeré indefectiblemente en la exis-
tencia de Dios y en una vida futura. Estoy seguro, ademas, de que nada
podréd hacer vacilar esa creencia, porque ello harfa tambalear mis pro-
pios principios morales, de los que no puedo abdicar sin convertirme en
algo aborrecible a mis propios ojos».

2. Ahora bien, si el objeto de la ley moral es en realidad el bien su-
premo, entonces el postulado de la existencia de Dios tiene cierta plau-

sibilidad, al margen de cualesquiera otras dificultades que puedan sur-

2. Las principales discusiones de la fe practica son éstas: primera Critica, el Canon de
la razén pura, B824-856; segunda Critica, la Dialéctica, 883-9; tercera Critica, §§75-78, 84-
91; «Was Heisst: Sich im Denken Orientieren?» (1786); La contienda entre las facultades
(1798), Parte 1y el Apéndice. Véanse también las dos cartas a Lavater de abril de 1775, en
Zweig, Philosophical Correspondence, pags. 79-83.



334 KANT

gir. (El postulado de la inmortalidad es méas problematico y lo dejo aho-
ra al margen.) Lo que piensa Kant es que nuestra humana razén no
puede concebir ninguna otra forma por la que pueda producirse la pro-
porcionalidad entre virtud y felicidad que no sea mediante el trabajo de
un autor del mundo omnisciente y omnipotente, y moralmente perfec-
to. Porque sélo Dios puede ver plenamente hasta el fondo de nuestros
corazones y mentes y s6lo Dios puede ajustar nuestra felicidad tal co-
mo corresponde.

Kant no dice que no haya ningan otro modo en que sea posible esa
proporcionalidad; bien puede haberlo. Pero para mantener nuestra de-
vocion por la ley moral, necesitamos formarnos una concepcioén que po-
damos entender de cé6mo es posible el bien supremo. Llegados a este
punto, la necesidad de nuestra humana razén puede decidir el caso, supues-
to que, como siempre, la razén tedrica no tenga nada que decir en con-
tra (KP 5:125 y sig., 144 y sig.).

Cuando el objeto de la ley moral es el ideal secular de un posible do-
minjo de los fines, se vuelve mucho mas débil la base para el postulado
de Dios y la inmortalidad. Sin embargo, el fundamento para el postula-
do de la libertad trascendental es el mismo que antes. Con anterioridad
vimos (en Kant VHI, §6.4) que este postulado ocupa un lugar especial,
pues es diferente de las creencias en Dios y en la inmortalidad, ya que es-
tas creencias garantizan la posibilidad del objeto de la ley moral cuando
dicho objeto es el bien supremo y aseguran que podemos satisfacer las
exigencias de esa ley.

Pero la creencia en la libertad es mas fundamental: es una creencia
en la libertad, en la espontaneidad absoluta, de la propia razén. Es la
creencia en que la razén procede de acuerdo con sus propios principios,
principios que sélo ella puede identificar y validar, y en que la razén
hace eso independientemente de todas las leyes psicologicas por el esti-
lo de las leyes humeanas de la asociacién, y ciertamente de toda suerte
de causas naturales externas. Es la creencia en la absoluta espontanei-
dad de la razén, en su derecho y capacidad de proporcionar por si mis-
ma una critica y de determinar su propia constitucién, tal como queda
atestiguado en las tres Criticas.

§5. EL CONTENIDO DE LA FE RAZONABLE

1. Pese a las dificultades con los postulados kantianos de la Ver-
nunftglaube, pienso que sigue siendo relevante la idea misma de fe razo-
nable. Hemos visto que Kant cree que no podemos mantener nuestra de-
vocién por la ley moral, o comprometernos con la promocién de su




i
i
4
H
i
i
H
!

LA UNIDAD DE LA RAZON 335

objeto a priori, el dominio de los fines o el bien supremo, segan el caso,
a menos que creamos firmemente que su objeto es de hecho posible. Lo
que Kant dice respecto del postulado de ia inmortalidad tiene validez ge-
neral (KP 5:122 y sig.): «<En defecto de esa proposicién, o se despojaria a
la ley moral completamente de su santidad, imaginandola indulgente
[-..], o bien se exaltaria su misién, y al mismo tiempo la esperanza de una
determinacién inasequible, es decir, se esperaria adquirir completamen-
te la santidad de la voluntad, perdiéndose en ensuefios misticos, teoso-
ficos [...]; en ambos casos queda s6lo impedido el esfuerzo hacia el
cumplimiento puntual [...] de un mandato racional severo, no indulgen-

- te, ) ) sin embargo, no ideal, sino verdadero».

“Mas ¢cudl es el contenido de la fe practica toda vez que considera-
mos un dominio de los fines como objeto de la ley moral? Ciertamente
dicho contenido incluye la creencia en nuestra libertad trascendental,
pero ¢qué mas requiere aparte de eso?

2. Yo sugiero que, aunque no requiere los postulados de Dios y la
glmortahdad si requiere ciertas creencias acerca de nuestra naturale-
za y el mundo social. No basta con afirmar nuestra libertad y con re-
conocer la libertad de todas las personas en virtud de sus facultades de
la razén. Porgue nosotros podemos creer que un dominio de los fines
es posible en el mundo sélo si el orden de la naturaleza y las necesida-
des sociales no son hostiles a ese ideal. Para que asi sea, debe contener
fuerzas y tendencias que a largo plazo tiendan a sacar a la luz dicho
dominio, o al menos a sustentarlo, y a educar a la humanidad para
promover ese fin.

Debemos creer, por ejemplo, que la historia de la humanidad descri-
be un curso de progresiva mejora, y no de constante empeoramiento, o
que no flucttia perpetuamente de lo malo a lo bueno y de lo bueno a lo
malo. Porque en ese caso contemplariamos el espectaculo de la historia
humana como una farsa que nos haria abominar de nuestra especie.? En
nuestra insociabilidad social, que nos conduce a la competicién vy la ri-
validad, e incluso a guerras y conquistas aparentemente interminables,
puede no ser irrazonable esperar el descubrimiento de un plan de la na-
turaleza que fuerce a la humanidad, si ésta tiene que salvarse de dicha
destruccién, a formar una confederacién de Estados democraticos cons-
titucionales, que pueda de este modo asegurar la paz perpetua y estimu-
lar el libre desarrollo de la cultura y el arte. A través de este largo cami-
no podemos creer razonablemente que se realizarda en el mundo un

3. «Theory and practice», en Hans Reiss (comp.), Kant’s Political Writings, trad. de
H. B. Nisbet, 2% ed., Cambridge, Cambridge University Press 1990, pag. 88 (trad. cast.: 7e-
oria y prdctica, Madrid, Tecnos, 1986). »



336 KANT

dominio de los fines. En realidad, esa misma fe puede promover este fi-
nal feliz.* O, como dice Kant en su réplica a Mendelssohn en «Teoria y
Practica» (Reiss 88 y sig.):

Se me permitira, pues, admitir que, como el género humano se halla en
continuo avance por lo que respecta a la cultura, que es su fin natural,
también cabe concebir que progresa a mejor en lo concerniente al fin
moral de su existencia, de modo que este progreso sin duda seri a veces
interrumpido pero jamas roto. No tengo necesidad de demostrar esta su-
posicién; es el adversario de ella quien ha de proporcionar una prueba.
Porque yo me apoyo en un deber para mi innato, consistente en que cada
miembro de la serie de generaciones [...] acttie sobre la posteridad de tal
manera que ésta se haga cada vez mejor (también se ha de admitir, por

ende, la posibilidad de esto). [...] Ahora bien: por mas dudas que de la his-
toria quepa extraer contra mis esperanzas —dudas que, si fueran probato-
rias, podrian inducirme a desistir de un trabajo aparentemente baldio—,
mientras eso no pueda probarse con absoluta certeza, me asiste pese a
todo la posibilidad de no trocar el deber [...] por la regla de prudencia con-
sistente en no dedicarse a lo impracticable [...]; por incierto que me resul-
te [...], esto no puede destruir [...] la maxima —ni, por tanto, la necesidad
de presuponerla con miras practicas— de que tal cosa es factible.

-

3. Ahora ha cambiado notablemente el contenido de la fe practica.
Establece que la naturaleza no sea (segiin creemos razonablemente)
hostil a un dominio de los fines sinoe que, al revés, nos conduzca a él.
Con todo, la idea de fe razonable, y su conexién con la filosofia como
defensa, atn queda preservada. Ahora podemos decir, como hizo Kant,
que la organizacién politica de un dominio de los fines sera una socie-
dad (o confederacién) internacional pacifica de pueblos, donde cada
pueblo se constituye en Estado con algiin tipo de régimen constitucional
representativo. Asumimos que estos regimenes son o Estados constitu-
cionales liberales o bien democracias sociales; para nuestros propésitos
da igual uno u otra.® Asi, cuando el dominio de los fines es el objeto de
la ley moral, la fe politica razonable, digamos, es la fe en que dicha so-
ciedad internacional pacifica de pueblos es posible y es favorecida por

& .

4. En este parrafo describo, de la manera mas breve, la idea de fe razonable tal como
se encuentra en los ensayos politicos de Kant: «Idea de una historia universal» (1784),
«Teoria y practica» (1793) y «Sobre la paz perpetua» (1975). Véase Reiss, Kant'’s Political
Writings.

5. Kant rechazé la idea de un Estado mundial unificado, pensando que conduciria
bien a la tiranfa global, bien a la guerra civil entre aquellas partes del mundo con distintas
culturas que lucharan por conseguir su autonomia politica. Véase Reiss, Kant’s Political
Writings, pags. 90, 113, 170.

H
H
i
H
§
i
i
i
H
i

s



LA UNIDAD DE LA RAZON 337

las fuerzas de la naturaleza. Abandonar esa fe equivale a renunciar a la
paz y la democracia, y eso es algo que jamas podremos hacer en la me-
dida en que afirmemos tanto la ley moral como la libertad humana. Dice
Kant (KR B373 v sig.):

Aunque esto [un Estado perfecto] no llegue a producirse nunca, la
idea® que presenta ese maximum como arquetipo es plenamente adecua-
da para aproximar progresivamente la constitucién juridica de los hom-
bres a la mayor perfeccién posible. En efecto, nadie puede ni debe de-
terminar cudl es el supremo grado en el cual tiene que detenerse la
humanidad, ni, por tanto, cudl es la distancia que necesariamente sepa-
ra la idea y su realizacion. Nadie puede ni debe hacerlo porque se trata
precisamente de la libertad, la cual es capaz de franquear toda frontera
predeterminada.

Ahora bien, Kant hace hincapié en que los postulados de la fe razo-
nable son afirmados en aras de la ley moral, es decir, con el fin de soste-
nerjo hacer firme y duradera nuestra capacidad para obrar segiin dicha
ley (KP 5:133, 137, 138). Sin embargo, supongamos que se dice que, cuan-
do el dominio de los fines es el objeto a priori, es posible que sigamos ne-
cesitando creer en Dios y en la inmortalidad para mantener nuestra de-
vocién a la ley moral. Sin esas creencias religiosas, podriamos perder
toda esperanza en que aquellos que son justos y buenos no sean arrin-
conados y podriamos llegar a pensar gue los bellacos y malvados termi-
naran dominando el mundo. Sucumbimos al cinismo y la desespe-
racién, y abandonamos los valores de la paz y la democracia, pues
podriamos decir que es una necesidad de la razén creer que habra, si no
proporcionalidad perfecta, al menos un cierto ajuste entre el valor mo-
ral y la felicidad.

Alguien puede, en efecto, pensar de este modo, y supongamos que es
a menudo un pensamiento verdadero. Y demos por supuesto que siem-
pre es mejor mantener nuestra fe religiosa, pues asi podemos preservar
nuestra lealtad a la justicia y la virtud. Pero en ese caso, nuestras creen-
cias religiosas no serian postulados en el sentido kantiano, pues para
Kant los postulados especifican condiciones necesarias para que poda-
mos concebir cé6mo es posible el objeto a priori de la ley moral; las
creencias religiosas dejan de ser necesarias para eso cuando dicho ob-
jeto es el dominio de los fines. La fe razonable de Kant va mas alla de la

6. Esta idea es la de una constitucién que permita la mayor libertad humana posible
de acuerdo con leyes por las que la libertad de cada uno se vuelve consistente con la de to-
dos los demas. Kant afiade aqui que no esta hablando de la mayor felicidad «pues ésta se
seguira por si sola» (KR B373).



338 ' » KANT

mera creencia necesaria para gue podamos mantener nuestra integri-
dad moral.

§6. LA UNIDAD DE LA RAZON

1. Finalmente, volvamos a la unidad de la razén. Aqui la cuestién
fundamental es: ¢cual es la relacién entre los puntos de vista tedrico y
practico, y cémo se adjudican las pretensiones de sendas razones, la
tedrica y la practica, dentro de la constitucién de la razén? Algunos co-
mentarios breves.

En primer lugar, como senalamos anteriormente, la distincién en-
tre mundo fenoménico y mundo inteligible no es una distincién onto-
I6gica entre mundos y entre diferentes clases de cosas pertenecientes a
esos mundos. Es mas bien una distincién entre puntos de vista, entre
sus diferentes formas y estructuras, que permite ver como estan rela-
cignados sus elementos comunes (por ejemplo, los conceptos de obje-
tery representacién), asi como los intereses particulares de la razén
que son expresados en los objetivos de esos puntos de vista y los espe-
cifican. Las distinciones epistemoldgicas y ontolégicas se explican por
referencia a los elementos de esos puntos de vista y al papel que asu-
men en ellos.

2. Una segunda observacién es que, aunque Kant dice que los dos
puntos de vista lo son de uno y el mismo mundo, debemos tener cui-
dado con lo que esto pueda significar. Porque aqui un punto de vista no
es una perspectiva. No es, como si dijéramos, una visién de un objeto
desde una posicién en el espacio circundante, tornando en cuenta las
leyes de la perspectiva para ese espacio, de tal modo que la informacién
contenida en las diferentes perspectivas de las diferentes posiciones en
el mismo espacio pudieran ser agrupadas para establecer las propieda-
des del objeto.

Pero precisamente lo gque no podemos hacer es agrupar los dos pun-
tos de vista en una concepcién tedrica unificada del mundo. En este
punto, Kant rompe con la larga tradiciéon de la metafisica y la teologia
occidentales. Cuande Kant dice que el postulado de la libertad, digamos,
es afirmado desde un punto de vista practico, quiere decir que no de-
sempefia ningn papel en las teorias unificadoras de la ciencia. Ninguno
de los postulados amplia en lo mds minimo nuestro entendimiento teé-
rico (KP 5:133, 134 y sigs., 137). La creencia razonable en Dios no de-
sempefia ningln papel en la fisica, y el Dios de la fisica, el Dios de la
prueba fisico-teleolégica (KP 5:138-141; KU §85), no desempeia papel
alguno en la fe practica.




LA UNIDAD DE LA RAZON 339

3. Pero si los dos puntos de vista no estan relacionados como pers-
pectivas de uno y el mismo mundo, ;cémo estan relacionados? Pienso
gue la respuesta estriba en cémo Kant entiende la unidad de la razén:
sostiene que los puntos de vista de ambas formas de razoén articulan el
punto de vista de un interés de la razén pura, y que la unidad de la razén
queda establecida por una constitucién que ordena efectivamente esos
intereses y asegura a cada uno todas sus legitimas pretensiones. La idea
clave es que ningan interés legitimo de una forma de razén es sacrifi-
cado a interés alguno de la otra; todos los intereses de la razén, adecua-
damente identificados, pueden estar y estan plenamente garantizados.
Escribe Kant (KP 5:119 y sig.): «A toda facultad del espiritu se puede”
atribuir un interés, esto es, un principio que encierra la condicién bajo
la cual solamente es favorecido el ejercicio de la misma. La razén, como
facultad de los principios, determina el interés de todos los poderes del
espiritu y el suyo mismo. El interés de su uso especulativo consiste en
el conocimiento del objeto hasta los principios a priori mas elevados, el
defruso practico, en la determinacién de la voluntad, con respecto al al-
timo y mas completo fin».

Asi, aunque la razén teérica y la razén practica tengan intereses di-
ferentes, la unidad de la razén valida enteramente sus pretensiones le-
gitimas, de tal modo que quedan satisfechas sin compensaciones o
compromisos o pérdidas dentro de la tinica constitucién de la razén.
El espacio, por decirlo de este mode, que ocupa la razén practica con
los postulados se lo niega a si misma la razén teérica una vez reveladas
las antinomias. V ’

4. A modo de ilustracion: para Kant es ilegitimo que la razén tedrica
se arrogue el derecho de rechazar todas las creencias que no puedan
quedar establecidas mediante ejemplos manifiestos en la experiencia,
aun cuando fueran necesarios para la integridad del uso practico de la
razén y no fueran contradictorios en lo mas minimo con los intereses de
la razon tedrica (KP 5:A120 y sig.). La razén tedrica tiene dos intereses
legitimos: uno es el interés positivo en la regulacién del entendimiento y
en la unificacién en la mayor unidad sistematica posible del cono-
cimiento empirico de-bajo nivel que proporciona; el otro es el interés
negativo en restringir la locura especulativa. En la medida en que los
postulados de la fe practica no rebasan esos intereses, nada tiene que ob-
jetar la razon tedrica.

Por otro lado, también es ilegitimo que la razén empirica préactica,
que no sirve mas que a las inclinaciones, sea la base de los postulados.
Porque en ese caso el paraiso de Mahoma y las fantasias de los teésofos
impondrian su monstruosidad a la razén hasta destruirla (KP 5:120 y
sig.). Pero los postulados de la razén pura préactica dependen del objeto



340 KANT

a priori construido por la razén pura misma, y la razén tedrica no tiene
nada que decir en contra de esos postulados, pues ocupan el espacio que
ella abandona.

De este modo, la unidad de la razén queda establecida no por el he-
cho de que los puntos de vista de las dos formas de la razén sean orde-
nados segun sus relaciones de perspectiva con el (inico) mundo, sino
por la armonia y plena satisfaccién de las legitimas pretensiones de la
razoén teérica y practica articuladas en la forma y estructura de los dos
puntos de vista. La razén proporciona su propia unidad mediante una
critica de si misma: el objetivo de la critica es precisamente establecer
esa unidad.

5. Muchos hallaran insatisfactoria esta concepcién. Puede parecer
que no ofrece mas que un orden pragmatico de ajuste, casi una solu-
cién judicial, como si la unidad de la razén fuera establecida por un tri-
bunal de la razén —el tribunal supremo de la critica— que dispusiera
la. paz entre los intereses en disputa de la propia razén. Esto seria un
errgr, porque no hay equilibrado de intereses en conflicto sino que to-
das las pretensiones legitimas de la razén quedan plenamente satisfe-
chas. Evidentemente, muchos habra que esperaran que la unidad estu-
viese modelada eh la estructura del mismo mundo, una unidad ya dada
a la espera de que la razén la descubriera. Esa no es la clase de unidad
que ofrece Kant. Como ya he dicho, es en este punto donde rompe con
la tradicién heredada de la filosofia y la teologia.

Kant concibe la filosofia como defensa, no como apologia en el sen-
tido tradicional de Leibniz, sino como defensa de nuestra fe en la razén
y de la fe razonable que la sostiene. Aunque no podemos dar una demos-
tracién teérica de la posibilidad de la libertad, basta con que nos asegu-
remos de que no existe una demostracién semejante de su imposibili-
dad; y el hecho de la razén nos permite entonces asumirlo (KP 5:94). Si
las pretensiones legitimas de la razén teérica y la razén practica quedan
ambas conciliadas en una constitucion de la razén, y si esa constitucién
concede el lugar debido a la matematica y la ciencia, a la moralidad y la
fe practica, y a nuestros restantes intereses fundamentales en cuanto
personas razonables y racionales, entonces, para Kant, se habran conse-
guido los objetivos de la critica de la razén.

Es esencial ver que Kant no esta argumentando en el sentido de que
las creencias de la fe practica (de una u otra forma) sean verdaderas se-
gan los criterios de la verdad empirica y cientifica; su intencién no es ex-
poner la evidencia que pudiera validar un argumento teérico convincen-
te. Presenta en cambio consideraciones que muestran por qué tenemos
derecho a afirmar esas creencias y por qué al hacerlo no infringimos las
legitimas pretensiones de la razén teérica, aunque ciertamente quedan




LA UNIDAD DE LA RAZON 341

humillados los dogmatismos del empirismo y de la razén pura, y ambos
deben ceder el paso a las virtudes intelectuales de la modestia y la tole-
rancia.” El que afirmemos esas creencias es algo que brota de nuestra
sensibilidad moral, de nuestra devocién por la ley moral y de las res-
puestas a las necesidades de nuestra razén practica. La doctrina de Kant
es una defensa de la fe razonable y, mas en general, de lo que entiende
que son los intereses fundamentales de la humanidad.

" 7. Véase, por ejemplo, la seccion 3 del capitulo 2 del Libro 2 de la Dialéctica (KR B490-
504).






HEGEL

it







HEGEL1I

SU RECHTSPHILOSOPHIE

§1. INTRODUCCION

1. Empezaré recordando cual ha sido nuestro proceder hasta ahora.
Con cada autor —Hume, Leibniz y Kant— he intentado sacar a la luz lo
que es peculiar en su aproximacién a la filosofia moral, qué les llevé a es-
cribir los textos que ahora leemos y qué esperaban conseguir con ellos.
Es@s textos tienen mucho que ensefiarnos, y conocer esos trabajos nos
brinda posibilidades de pensamiento inmensamente diferentes de aque-
llas de las que habitualmente seriamos conscientes. No los estudiamos con
la esperanza de eacontrar algiin argumento filoséfico, alguna idea analiti-
ca que fuera directamente aprovechable para nuestros actuales problemas
filoséficos tal como se nos plantean. No; estudiamos a Hume, Leibniz y
Kant porque desarrollaron doctrinas filoséficas profundas y distintivas.

2. Con respecto a Hegel (1770-1831), el planteamiento es basica-
mente el mismo.' Me centraré en lo que Hegel afiadié y en lo que su con-

1. De las obras de Hegel, algunas de las principales son: Hegel’ Logic, trad. de William
Wallace, Oxford, Oxford University Press, 1975, una traduccién de la Parte I de la Enciclo-
pedia de 1817, revisada en 1827 y 1830; Hegel’s Philosophy of Mind, trad. de William Walla-
ce y A. V. Miller, Oxford, Oxford University Press, 1971, una traduccién de la Parte Il de la
Enciclopedia; Lectures on the Philosophy of World History, Introduccién, trad. de H. B. Nis-
bet, Cambridge, Cambridge University Press, 1975 (trad. cast.: Lecciones sobre la filosofia
de la historia universal, Madrid, Alianza, 1982); The Phenomenology of Spirit (Geist) (1807),
trad. de A. V. Miller, Oxford, Oxford University Press, 1977 (trad. cast.: Fenomenologia del
espiritu, Madrid, FCE, 1999); The Philosophy of Right (1821), trad. de H. B. Nisbet, ed. de
Allen Wood, Cambridge, Cambridge University Press, 1991 (trad. cast.: Principios de la filo-
sofia del derecho o derecho natural y ciencia politica, Buenos Aires, Sudamericana, 1975);
Science of Logic (1812-1816), trad. de A. V. Miller, Londres, Unwin, 1969 (trad. cast.: Ciencia
de la légica, Buenos Aires, Solar-Hachette, 1968); Hegel’s Political Writings, trad. de T. M.
Knox, con un ensayo introductorio de Z. A. Pelczynski, Oxford, Oxford University Press,
1964. Son valiosos, entre otros, los siguientes textos secundarios: Michael Inwood, A Hegel
Dictionary, Oxford, Blackwell, 1992; Frederick Beiser, comp., The Cambridge Companion to
Hegel, Cambridge, Cambridge University Press, 1993; Allen Wood, Hegel's Ethical Thought,
Cambridge, Cambridge University Press, 1990; Michael Hardimon, Hegels Social Philo-
sophy, Cambridge, Cambridge University Press, 1994; Shlomo Avineri, Hegel’s Theory of the
Modern State, Cambridge, Cambridge University Press, 1972.



348 HEGEL

es Entsagung (resignacién). No es que el mundo social existente sea el
mejor de entre una serie de alternativas desdichadas. Antes bien, recon-
ciliacién significa que hemos llegado a ver nuesiro mundo social como
una forma de vida en las instituciones politicas y sociales, una forma de
vida que realiza nuestra esencia, esto es, la base de nuestra dignidad como
personas que son libres. Por eso, su contenido «aparecera justificado
ante el pensamiento libre».

2. Asi, pues, el papel de la filosofia politica, tal como la ve Hegel, con-
siste en concebir el mundo social en el pensamiento y expresarlo en una
forma en la que podamos verlo como racional. La palabra que Hegel usa
aqui para «racional» es verniinftig. Como ya dije al hablar de Kant, es
éste un término importante en la filosofia alemana. No debe confundir-
se con la racionalidad instrumental o de acuerdo a fines o econémica. A
menudo es mejor la palabra castellana «razonable». Cuando en nuestras
reflexiones entendemos nuestro mundo social como un mundo que ex-
presa nuestra libertad y nos capacita para alcanzarla conforme vivimos
nuestyas vidas cotidianas, nos reconciliamos con dicho mundo. Al cum-
plir este papel, la filosofia no es meramente un ejercicio académico. Nos
dice algo sobre nosotros mismos; nos muestra nuestra libertad de vo-
luntad: que la tenemos a través de las instituciones, y de ningan otro
modo. Entender esto hace que la forma de vida sea real. La explicacién
radica en que una forma de vida no se hace plenamente real o efectiva
(wirklich) hasta que se hace autoconsciente. El Geist sélo se realiza ple-
namente a si mismo en el pensamiento humano y en la autoconciencia.
Asi, la forma del Estado moderno, que expresa en sus instituciones poli-
ticas y sociales la libertad de las personas, no es plenamente efectiva
hasta que sus ciudadanos entienden cémo y por qué son libres en él. La
tarea de la filosofia politica consiste en ayudarles a entender eso. No
pone su mirada en un mundo que debiera ser pero que esta mas alla del
mundo (como Hegel pensaba que hizo Kant), sino en un mundo ante
nuestros ojos que actualiza nuestra libertad.

Aqui Hegel estad atacando en lo mas profundo la idea kantiana de la
libertad. Seguin su interpretacién, Kant piensa que nuestra libertad nos
eleva por encima de todas las contingencias de nuestra naturaleza (nues-
tras inclinaciones y necesidades), y por encima de todas las contingen-
cias de nuestra sociedad y su historia, y, por lo tanto, que nos es siempre
posible obrar segtin la ley moral y alcanzar una voluntad buena, si bien
gradualmente, toda vez que nos resolvemos seriamente a hacerlo. Esta
supuesta libertad trascendental implica que todas las personas tienen
igual oportunidad de alcanzar el ideal de persona de buen cardcter mo-
ral (una buena voluntad), independientemente de lo que su fortuna par-
ticular les haya deparado en el mundo. Podriamos decir que Kant pien-



http:profuI).do

SU RECHTSPHILOSOPHIE 349

sa que Dios ha dispuesto las cosas de tal modo que todos tenemos por
igual el poder (o la capacidad) de labrarnos la salvacién. Hegel negaria
que la libertad humana pueda ser plenamente actualizada al margen del
marco social adecuado. Sélo dentro de un mundo social racional (razo-
nable), un mundo que garantice mediante la estructura de sus institu-
ciones nuestra libertad, podemos llevar una vida que sea plenamente
racional y buena. Y aunque ningtin mundo social puede garantizar nues-
tra felicidad, s6lo en un mundo semejante podemos lograr la plena feli-
cidad. Hegel, pues, suscribe la recomendacién pitagérica: «A la pregunta
de un padre acerca de la mejor manera de educar éticamente a su hijo,
un pitagérico dio la siguiente respuesta (también atribuida a otros):
“Haciéndolo ciudadano de un Estado con buenas leyes”» (PR §153).

3. Esto nos sitiia en otro nivel de la critica de Hegel a Kant. Hegel
quiere evitar la ética del Sollen y transformar de ese modo el horizonte
de la ética, lo que la ética deberia tratar de hacer. El cambio fundamen-
tal esta en la idea de la Sittlichkeit, que es la ubicacién de lo ético, el
entdro entramado de instituciones politicas y sociales racionales (verniinf-
tig) que hacen posible la libertad: 1a familia, la sociedad civil y el Estado.

Para Hegel, la ética kantiana trata de proporcionar a la gente una
orientacién especifica en las situaciones particulares de la vida cotidiana.
Esta orientacién se consigue mediante la comprobacién de las maximas
(sinceras y racionales)® a través del procedimiento del imperativo cate-
gorico (IC). Al usar el procedimiento-IC el individuo obtiene respuestas
detalladas y claras. Por el contrario, Hegel quiere que encontremos nues-
tra brijula moral en las instituciones y costumbres de nuestro propio
mundo social, dado que esas instituciones se han hecho parte de noso-
tros conforme hemos ido creciendo en su seno y desarrollando los co-
rrespondientes habitos de pensamiento y conducta. Kant rechazaria esta
visién por incompatible con su ideal de autonomia. Tal como Hegel ve el
asunto, Kant no facilita una autonomia real. Para llegar a ella, debemos
pertenecer a un mundo social racional (razonable) que los individuos
puedan, tras reflexién, aceptar como un mundo que satisface sus necesi-
dades fundamentales, y reconciliarse con él. Hegel quiere mostrar que la
gente puede obrar y obra libremente cuando se comporta siguiendo el
hébito y la costumbre (suponiendo que, tras reflexion, sean considerados
razonables). Esta condicién se cumple en el mundo moderno (a diferen-
cia del mundo antiguo y del medieval), en el que las instituciones deben
promover la subjetividad, la individualidad y la particularidad, o lo que
Hegel denomina sustancialidad (que comprende a las otras tres).

5. Por supuesto, aqui debemos entender «racional» en el sentido de Kant, como aque-
llo que es dado por el imperativo hipotético, y no en el sentido de Hegel.



350 HEGEL

En la concepcion hegeliana de la libertad, sélo una sustancia puede
ser plenamente libre, siendo asi que un mundo social racional es una
sustancia. Ademas, los individuos sélo pueden alcanzar la mas plena li-
bertad disponible, a diferencia de lo que sucede con la equivocada auto-
nomia de la ética kantiana, si se hacen autorreflexivos y aprueban los ac-
cidentes (tal como dice Hegel) de un mundo social racional. El término
«accidentes» pone de manifiesto que, para Hegel, los individuos no pue-
den ser sustancias por si mismos, que no pueden ser libres por si solos.
Antes bien, son accidentes, como si dijéramos, de una sustancia —de un
mundo social racional— y es a través de esa sustancia como alcanzan su
libertad real. No se contrarien ustedes con el uso que hace Hegel de la
~terminologia sustancia-accidente, por mucho que no esté enteramente
libre de falla y pueda dar lugar a equivocos. Resulta crucial que subra-
yemos que sélo a través de la autorreflexién de los individuos, y sélo si
se reconcilian con su mundo social (racional) y lo perciben correcta-
mente como racional y viven en consonancia con él, es llevado el propio

undo social a su plena sustancialidad. Asi, si bien las instituciones so-
ciales racionales constituyen el trasfondo necesario para la libertad y
para la autonomia real de los individuos, la reflexién, el juicio y la con-
ducta racionak (razonable) de los individuos son asimismo necesarios
para producir la sustancialidad y la libertad de su mundo social.

Asi pues, para Hegel, y a diferencia de Kant, el objetivo de la inter-
pretacion de la ética como Sittlichkeit no es decirnos qué es lo que debe-
mos hacer —vya lo sabemos-— sino reconciliarnos con nuestro mundo so-
cial real y convencernos de no poner nuestro pensamiento y reflexién en
un mundo social ideal. Porque cuando contemplamos un mundo social
ideal es probable que nos aposentemos en las deficiencias de nuestro
mundo social real y pasemos entonces a criticarlo y condenarlo. Lo que,
en cambio, necesitamos hacer es reconciliarnos con el mundo social real
penetrando en su verdadera naturaleza en cuanto que mundo racional; y
para conseguir esa penetracion, necesitamos una interpretacion filoséfi-
ca de ese mundo y, eventualmente, una concepcion filoséfica del mundo
como un todo, lo que incluye una filosofia de la historia.

4. Las criticas de Hegel a Kant son de varios tipos, unos mas funda-
mentales que los otros. Habiéndonos asomado a dos de las criticas mas
profundas, también deberiamos consignar algunas de las menos funda-
mentales pero mas familiares. Teniendo presentes las criticas mas pro-
fundas, podemos entender mejor las otras. La mas familiar es la de que
la concepcién formal kantiana de la moralidad es en varios sentidos va-
cia (PR §135).

Hegel no dice que la doctrina moral de Kant carezca totalmente de
contenido. Ciertamente, el procedimiento-IC excluye algunas cosas; He-




SU RECHTSPHILOSOPHIE 351

gel no discute eso. Lo que dice mas bien es que el procedimiento no nos
proporciona todo el contenido pretendido por Kant. Mas atin, lo que en
realidad nos ofrece no son conclusiones morales que podamos propia-
mente decir que conocemos: no adquirimos conocimiento moral me-
diante el procedimiento-IC. Adquirimos conocimiento moral solamente
en lo que Hegel lama Sirtlichkeit.

Por otro lado, las conclusiones que se derivan del procedimiento-IC
no son invariables y validas en rodas las circunstancias, como parece
pensar Kant. La razén es que, para llegar a esas conclusiones, en primer
lugar tenemos que asumir ciertas circunstancias contingentes y tomar
como dadas ciertas.condiciones contextuales. Asi, en general, qué maxi-
mas se acepten y cudles se rechacen dependera de dichos factores.

Los deberes especificos que Kant dice derivar de la ley moral —enun-
ciados en la forma general en que Kant los interpreta— son mas o menos
aceptables para Hegel. En otras palabras, Hegel no discute en general el
esquema de deberes que Kant pretende derivar de la ley moral. Pero
pienka que Kant llega a ese contenido s6lo porque presupone en el fon-
do un mundo social racional; como parte de ese presupuesto, Kant sim-
plemente elude las cuestiones fundamentales. Para Hegel, esas cuestiones
son precisamente cuestiones sobre cémo ofrecer una caracterizacion fi-
loséfica de un mundo social racional.

En un segundo nivel, la critica de Hegel es que el tipo de orientacién
que Kant aspira a darnos no es adecuada. La razén es que dicha orien-
tacién no satisface nuestras necesidades éticas fundamentales, que es-
tan relacionadas con el modo en que nos situamos-ante nuestro mundo
social. Hegel piensa que lo que necesitamos saber es cuando sus institu-
ciones son racionales y adénde apuntan.

5. Hegel considera que Kant albergaba un deseo de pureza radical,
un deseo de obrar movidos exclusivamente por la ley moral. Es esto,
piensa Hegel, lo que subyace a la distincién kantiana entre prudencia y
moralidad y a su defensa de la supremacia de la buena voluntad. Hegel
piensa que la forma en que se supone que nos concebimos como agentes
morales en la doctrina de Kant es limitada a la vez que alienante.

a) Es limitada porque, en primer lugar, no tiene en cuenta los rasgos
de nosotros mismos que asumimos en cuanto miembros de nuestro
mundo social o de una comunidad particular. Y es limitada, en segundo
lugar, porque, en el terreno de la motivacién, restringe demasiado el tipo
de motivos consistentes con el buen caracter moral. :

b) Es alienante porque la forma de la vida moral que requiere la doc-
trina kantiana excluye tantos deseos y aspiraciones de la vida cotidiana
"y nos distancia tanto de ellos que nos aliena de los asuntos ordinarios.



352 HEGEL

Podria decirse que Hegel rechaza la distincién kantiana entre prudencia
y moralidad, y que quiere, en cambio, que los objetivos de la vida coti-
diana —los del amor y la amistad, la familia y la asociacién, y demas, to-
dos ellos perseguidos por motivos normales, cada uno en su ambito—
sean plenamente consistentes con la vida ética, con lo que él denomina

Sittlichkeit.

6. Un aspecto esencial de la vision de Hegel es que un mundo social

racional no es de ningtin modo un mundo perfecto. En realidad, un mun-
“do social racional tiene serios problemas sociales que causan mucha in-

felicidad y sufrimiento a los seres humanos. Entre otros, discute los
problemas del divorcio, la pobreza y la guerra. Hegel escribe asi (Prefa-
cio, parrafo 14): «Reconocer la razén como la rosa en la cruz del pre-
sente y con ello gozar de éste, esta visién racional es la reconciliacion con
la realidad, que concede la filosofia a aquellos que alguna vez han senti-
%10 la exigencia de comprender [...]».*

Asi pues, reconciliarse con nuestro mundo social no es pensar que
todo esta bien y que todo el mundo es feliz. Un mundo social razonable
no es una utopja. Pretenderlo seria ingenuo y estipido: ni existe tal mun-
do ni puede existir. La contingencia y el accidente, la desgracia y la mala
suerte, son elementos necesarios del mundo, y las instituciones sociales,
no importa lo racionalmente disefiadas que estén, no pueden corregir-
los. Sin embargo, un orden social' racional puede facilitar la libertad y
hace posible que los ciudadanos realicen sus libertades. Su libertad pue-
de quedar garantizada, sin olvidar que para Hegel la libertad es el mayor
bien. Aunque la felicidad no puede quedar garantizada, la libertad la fa-
vorece al capacitarnos para alcanzarla, siempre que seamos afortunados
y conduzcamos sabiamente nuestras vidas.

Una diferencia entre Hegel y Marx a este respecto es que Hegel pien-
sa que los ciudadanos de un Estado moderno son ya objetivamente li-
bres, y que su libertad esta garantizada por sus instituciones politicas y
sociales. Estan, sin embargo, subjetivamente alienados. Tienden a no en-
tender que el mundo social que tienen ante sus ojos es un hogar. No lo
conciben asi, ni se sienten en casa (bei sich) en €él, ni lo aceptan ni lo afir-
man. Por el contrario, Marx piensa que estan alienados, tanto objetiva
como subjetivamente. Para él, la superacién de la alineacién, tanto sub-
jetiva como objetiva, es algo que aguarda a la sociedad comunista del fu-
turo tras la revolucién.

* El término aleman es begreifen, que se traduce mejor, como hace J. L. Vermal, por
«concebir». Pero, comoquiera que Rawls corta ahi la cita y utiliza el término comprehend,
he preferido traducir por «comprender». {N. del t.)




SU RECHTSPHILOSOPHIE 353

8§3. LA VOLUNTAD LIBRE

1. Recordemos que queremos entender lo que Hegel pensaba al de-
cir que «[l]a voluntad libre es la voluntad que se quiere a si misma como
voluntad libre». Esto nos obliga a ocuparnos de los parrafos §§5-30 de la
Introduccién. Esta parte es muy dificil, pero es donde Hegel empieza y
lo que considera como su punto de partida. Mas no es ésa la inica razén
por la que nos ocupamos de ella. Comprender lo que quiere decir Hegel
aqui es necesario si queremos entender la importancia de la Sittlichkeit
en general, y el papel de la sociedad civil y del derecho en el proyecto de
reconciliacién. )

Consideremos el concepto de querer con el significado de ser capaz
de obrar en pro de algan fin, un fin con el que nos identificamos o que
aceptamos como propio.

¢Qué elementos, o momentos, como a veces dice Hegel, esperaria-
mos que tuviera dicho concepto? Consideraré los parrafos §§5-7 como
uha unidad. '

a) En §5 Hegel empieza con el elemento de la pura indeterminacién.
Esto es lo que nos queda cuando disolvemos todo limite y todo contenido
que esté presente en nuestra conciencia en cualquier momento dado. Su-
pongamos que esos limites y contenidos se nos presentan a la conciencia
por la via de la naturaleza o por la via de los deseos e impulsos. Imaginé-
monos ahora que no tenemos ninguno de esos deseos e impulsos. En las
lecciones de 1824-1825 dice Hegel: «El ser humano puede abstraer de si
todo contenido, liberarse de él, puedo desprenderme de todo lo que se ha-
lle en mi representacién, puedo hacerme enteramente vacio. [...] Puede
[el ser humano] desprenderse de todos los lazos de la amistad, el amor, o
cualquier otro posible» (véase Wood, pag. 398nn.). Esto es el pensamien-
to. puro de si misma de la voluntad: «Das reine Denken seiner selbst». En la
observacion a §5 Hegel hace hincapié, como Kant, en que pensar y querer
no son cosas separadas, sino dos aspectos de una misma cosa.

b) En §6 Hegel indica que, en el querer, el yo esta en transito desde
esa pura indeterminacién hacia un ponerse determinacién: se da a si
mismo un contenido y un objeto. Al ponerse a si mismo como algo de-
terminado, el yo entra en principio en la existencia determinada. Ha re-
suelto su indeterminacién y, al buscar su contenido y obtener su objeto,
se ha convertido en algo particular.

c¢) En §7 se dice que el concepto de voluntad es la unidad de los dos
elementos precedentes. El contenido y el objeto de la voluntad son refle-
jados hacia ella misma y, de este modo, son devueltos a la universalidad.
Es lo que Hegel llama individualidad. :



354 HEGEL

Tomados conjuntamente, §§ 55-7 definen la capacidad de la voluntad
para determinarse a si misma desde su pura indeterminacién y conver-
tir entonces en propios aquellos fines y objetivos, o, por decirlo de otro
modo, identificarse con los fines que ha adoptado. Al hacerlo, la volun-
tad (o, si prefieren, el yo) sabe —no olvidemos que es pensamiento y
querer al mismo tiempo (§5)— que podria haber adoptado otros fines
y objetivos, que debe adoptar ciertos fines, y que debe identificarse con
los fines que ha adoptado. Podria haber adoptado otros fines, pues parte
de la pura indeterminacién; debe adoptar ciertos fines, pues de lo.con-
trario permaneceria vacia y nunca entraria en la existencia ni se realiza-
ria a si misma; y si se resuelve verdaderamente a obrar, debe identificar-
se con los fines que adopta o adoptarlos como propios.

2. Llegados a este punto, debemos examinar cuél es el contenido
apropiado para el concepto de voluntad libre. El concepto de voluntad
libre no es simplemente el de una voluntad que quiere todo aquello que
apetece. Ni es una voluntad libre una voluntad que adopta simplemente
cualquier deseo o impulso que resulte tener. A este respecto, Hegel es fiel
a Kant. No ha de sorprender, pues, que el concepto de una voluntad libre
sea el de una voluntad que quiere aquello que es propio de una voluntad
libre. Asi, en cuanto voluntad libre, la voluntad debe determinarse a si
misma y no ser determinada por lo externo a ella. Esto lleva a decir a He-
gel en §10, como sefialamos antes: «S6lo sera para si lo que es en si cuan-
do [la voluntad] se tome a si misma como objeto». Y mas adelante, en
§27, dice: «La absoluta determinacion [...] del espiritu libre (§21) es te-
ner su libertad como objeto (que sea objetiva tanto en el sentido de que
ella sea el sistema racional de si misma como en el de que sea la realidad
inmediata), a fin de ser para si, en cuanto idea, lo que la voluntad es en
si. El concepto abstracto de la idea de la voluntad es precisamente que la
voluntad libre quiere la voluntad libre |der freie Wille, der den freien Willen
will]». Y antes, en 8§23, dice: «Sdlo en esta libertad esta la voluntad con-
sigo misma [bei sich], porque no se relaciona con nada que no sea ella
misma, con lo cual desaparece toda relacién de dependencia con algo
otro. Ella es verdadera o, mas bien, la verdad misma, porque su determi-
narse consiste en ser en su existencia [Dasein], es decir, como opuesta a
si, lo que es su concepto, o porque el concepto puro tiene como su fin y
realidad la intuicién de si mismon».

iMuy bien!; mas ¢qué significa todo esto?, se dira. Para empezar, diga-
mos lo siguiente. La voluntad libre se quiere a si misma como voluntad li-
bre, en primer lugar, cuando quiere un sistema de instituciones politicas y
sociales en cuyo seno puede ser libre. Pero esto no es suficiente. La volun-
tad libre se quiere a s{ misma como voluntad libre cuando, en segundo lu-
gar, al querer los fines de esas instituciones convierte sus fines en propios,




.......

SU RECHTSPHILOSOPHIE 355

y, en tercer lugar, cuando quiere de ese modo un sistema de instituciones
en el que es educada en el concepto de si misma como voluntad libre gra-
cias a que el ordenamiento institucional posee determinados rasgos pu-
blicos, rasgos que exhiben el concepto de voluntad libre (o de libertad).
No perdamos aqui de vista la importancia de la educacién (Bildung).
Tenemos que tener siempre presente que Hegel no esta hablando de
voluntades individuales en cuanto tales, de la de ustedes o de la mia.
Esta hablando del concepto de voluntad libre. Este concepto es un as-
pecto del Geist y es actualizado en el mundo a lo largo de la historia hu-

‘mana, donde va adoptando, de una época a la siguiente, una forma cada

vez mas apropiada de expresién de la libertad de la voluntad. Para He-
gel, un sistema del derecho es un dominio actualizado de la libertad.
Dice en §29: «El que una existencia [Dasein] en general sea existencia de
la voluntad libre, constituye el derecho, que es en general, por lo tanto, la
libertad en cuanto idea» (En aleman reza asi: «Dies, dass ein Dasein
tiberhaupt, Dasein des freien Willens ist, ist das Recht»).*

t Sobre esta base, digamos que para justificar un sistema del derecho
—un sistema de instituciones politicas y sociales que incluye un esque-
ma de derechos— es necesario mostrar que es necesario para la expre-
sion de la libre naturaleza de la voluntad. Leemos asi en §30: «El dere-
cho es algo sagrado sélo porque es la existencia [Dasein] del concepto
absoluto, de la libertad autoconsciente».

La pretension de Hegel en PR e$ que el sistema de instituciones que
describe es el sistema mds adecuado —en este momento del desarrollo
histérico del espiritu— para la expresiéon y actualizacién de la voluntad
libre. Este es el concepto hegeliano de justificacién, o de legitimidad, de
un sistema de instituciones.

3. Aunque todo esto es todavia algo oscuro, las cosas se van aclaran-
do. Debemos evitar hacernos una idea errénea de lo que pretende Hegel
al conectar el concepto de voluntad libre con un sistema de instituciones
politicas y sociales. Transcribo primero el agregado a §156: «Lo ético no
es abstracto como el bien sino real en sentido fuerte. El espiritu tiene
realidad y sus accidentes son los individuos. Respecto de lo ético, sélo
hay por lo tanto dos puntos de vista posibles: o se parte de la sustancia-
lidad o bien se procede de modo atomistico, elevandose desde la parti-
cularidad como fundamento. Este altimo punto de vista carece de espi-
ritu, porque sélo establece una agregacién mientras que el espiritu no es
algo individual, sino la unidad de lo individual y lo universal».

La cuestiéon aqui es la siguiente: segtin Hegel, no debemos partir de
individuos dados que ya desean la libertad o que, de hecho, entienden ya

* Y sigue: «Es ist somit tiberhaupt die Freiheit als Idee». (N. del t.)



356 HEGEL

lo que significa la libertad. No se trata de que deseen ya —por poner otro
ejemplo— el placer, o la satisfaccién de ciertos intereses naturales da-
dos, o que deseen ya la riqueza y el poder sobre otras gentes. Si asi fue-
ra, entonces podriamos saber cudl deberia de ser el sistema de institu-
ciones politicas y sociales, asumiendo que fueran adecuados esos deseos
y objetivos, Parece muy sencillo suponer que sabemos lo que significa
desear el placer o la riqueza, pongamos por caso, al margen de cualquier
sistema de instituciones sociales. No tenemos entonces mas que pregun-
tarnos cual seria el mejor instrumento, el medio mas efectivo, de realizar
esos fines. ;

- Tal como yo entiendo a Hegel, lo que dice es que el caso es diferente
con el concepto de una voluntad libre que se quiere a si misma como vo-
luntad libre. Para entender la vida ética, debemos partir del sistema his-
téricamente dado de las propias instituciones, de la vida ética en su sus-
tancialidad tal como la vemos delante de nuestros ojos. De esto podemos
inferir que Hegel rechaza la idea de que el sisterma de instituciones no es
ms que un medio para la vida ética. Hegel piensa que esas instituciones
—por usar una palabra que ahora se usa con frecuencia— constituyen la
vida ética. Pero ¢qué fuerza tiene aqui la palabra «constituyen»? Rous-
seau y Mill pensaban que las instituciones de la libertad eran buenas por
si mismas, y no sélo como medio para la felicidad o el bienestar. Y yo
creo que Kant pensaba que los principios del derecho constituyen el es-
quema de los derechos humanos: un sistema de libertad en el que la li-
bertad de cada uno pueda coexistir con la libertad de todos los demas.
La justificacién de estos principios tiene su fundamento en la ley moral
como ley de la libertad y es enteramente independiente del principio de
la felicidad («Teoria y practica», 279 y sig.). Pero creo que es infructuo-
so seguir discutiendo de este modo el significado de Hegel. Tenemos que
volver al significado del texto de Hegel.

§4. LA PROPIEDAD PRIVADA

1. Antes me referi al texto en que Hegel dice que cualquier tipo de
encarnacién institucional del concepto de voluntad libre es lo que cons-
tituye el derecho. La oscuridad de este comentario sélo puede disipar-
se, pienso yo, si entramos en los detalles de cémo describe Hegel dichas
instituciones. S6lo tendremos tiempo para examinar €l caso de la pro-
piedad. Pero, antes de entrar en él, digamos unas pocas palabras sobre
cémo entiende Hegel el derecho abstracto en §834-40. En primer lugar,
una cuestiéon importante que, felizmente, es facil de entender. Recorde-
mos que un sistema del derecho ha de justificarse en virtud de que ac-




SU RECHTSPHILOSOPHIE 357

tualiza el concepto de una voluntad libre que se tiene a si misma como
objeto. Y esto implica que un sistema del derecho no ha de justificarse
en virtud de que satisfaga las necesidades o deseos de las personas, o de
que concurra a su bienestar. Asi pues, en este caso no es adecuada una
justificacion utilitarista. Como dice Hegel en §37: «En el derecho formal
no se consideran [...] los intereses particulares —mi interés o mi prove-
cho—, ni tampoco la causa particular que haya determinado mi volun-
tad, mi conocimiento o mi finalidad».

La propiedad privada, pues, ha de basarse en consideraciones sobre
la libertad, porque la libertad es el fundamento de nuestra dignidad y del
derecho. En esto Hegel sigue a Kant, para quien era verdad lo siguiente:
que la ley moral es una ley de la libertad, y que tener la capacidad de
obrar segiin esa ley es el fundamento de nuestra dignidad y nos hace .
miembros de un dominio de los fines.

2. Al tener personalidad, dice Hegel, me hago consciente de mi mis-
mo como esta persona (§35). Evidentemente, también soy movido por

ulsos y deseos, y estoy limitado por mis circunstancias; con todo,
soy, como persona, meramente autorrelacién y, por consiguiente, me sé
en posesién de una voluntad que es indeterminada y libre. Porque yo
puedo suponerme sin los deseos e impulsos’ particulares que me mue-
ven, asi como puedo imaginarme en otras circunstancias.

Ahora bien, como dice Hegel en §36, la personalidad contiene la ca-
pacidad juridica y constituye el concepto y el fundamento del sistema
del derecho abstracto y formal. Dice entonces Hegel: «El precepto del
derecho es [...]: “sé una persona y respeta a los demds como personas”».

Pero los deseos y las necesidades particulares, aunque estén presen-
tes en nosotros, no son en si mismas parte de la personalidad como tal,
esto es, no son parte de su capacidad juridica ni, en realidad, de su ca-
- pacidad de tener una voluntad libre. Son por ello irrelevantes de cara a
una explicacién y justificacién de los derechos. Los derechos fundamen-
tales de la personalidad no dependen de lo que sean los deseos y las
necesidades particulares. En §38, dice Hegel: «A causa de su misma abs-
traccién, la necesidad de este derecho se limita a algo negativo: no lesio-
nar la personalidad y lo que de ella se sigue. Sélo hay por lo tanto prohz—
biciones juridicas».

3. Con respecto al sistema de la propiedad privada, la cuestién es
ahora la siguiente: ;cé6mo se conforma el sistema de sus derechos con
los dos imperativos de «ser una persona y respetar los derechos de los
demds como personas; y no violar la personalidad y lo que ella encie-
rra»? ¢Cémo exactamente muestran los derechos de propiedad —a po-
seerla, usarla e incluso abusar de ella; a privar de ella a los demas asi
como a venderla— respeto-por las personas y encarnan el concepto de



358 HEGEL

voluntad libre? Podemos indicar tres rasgos del sistema de propiedad
privada que muestran respeto por las personas.

a) Vimos al discutir el concepto de voluntad libre que la voluntad
—y las personas en cuanto tienen una voluntad libre— debe resolver su
indeterminacién y entrar en la esfera exterior a fin de existir como Idea.
Hegel lo repite en §41. Lo que ahora es exterior al espiritu es la cosa: una
cosa no es algo libre, no tiene personalidad, y carece de derechos (§42).
Por el contrario, en el sistema del derecho abstracto, las personas tienen
el derecho de poner su voluntad en todo lo que esté en la esfera exterior
y hacerlo suyo. La cosa no tiene fin en si misma y deriva su lugar y uso
de la voluntad de su poseedor.

Este es el derecho absoluto de apropiacién que tiene el hombre sobre
todas las «cosas». '

Hegel parece aqui pensar lo siguiente: cuando un sistema del dere-
cho (de leyes e instituciones) concede a todas las personas el derecho de
pdgeer todas las cosas como cosas (que no tienen personalidad), y lo
hace en virtud de la mera personalidad e independientemente, por tan-
to, de las necesidades y los deseos de las personas, entonces ese sistema
expresa los conceptos de voluntad libre, de la dignidad de las personas
libres en cuanto tales, v de su superioridad sobre todas las cosas.

b) Un segundo rasgo del sistema de la propiedad privada que Hegel
piensa que muestra el respeto por las personas es que las personas, en
cuanto poseedoras, pueden hacer todo lo que quieran con su propiedad,
siempre que, por supuesto, ello sea consecuente con el respeto a los dere-
chos de los demas como personas. Tenemos deseos y necesidades que fluc-

tian y cambian, y ello puede influir en cémo usamos nuestra propiedad y

ejercemos nuestros derechos, por ejemplo, vendiendo nuestra propiedad.
No obstante, nuestros derechos de propiedad no se basan en nuestros de-
seos y necesidades, sino en nuestra condicién de personas. Esto queda
claro en §45: «[...] el hecho de que convierto algo en mio llevado por las ne-
cesidades naturales, los instintos o el arbitrio constituye el interés par-
ticular de la posesién. Pero, por otro lado, el aspecto segtin el cual yo como
voluntad libre me vuelvo objetivo ante mi.en la posesion y solo entonces
soy voluntad actual, constituye lo que en la posesién es verdadero y justo,
la determinacién de la propiedad». Y en la observacion se lee: «Respecto
de la necesidad, si se la coloca en primer lugar, la propiedad aparece como
un medio [para la satisfaccién de las necesidades]; pero la verdadera po-
sicién es que, desde el punto de vista de la libertad, la propiedad, como
primera existencia [Dasein] de la libertad, es un fin esencial para si».

De modo que tengo el derecho de poseer propiedad por cuanto soy

una voluntad libre; nada tienen que ver con ello ni mis necesidades ni la -




SU RECHTSPHILOSOPHIE 359

satisfaccion de mis deseos. La verdadera posicién, como dice Hegel, es
que el sistema de la propiedad se justifica como la encarnacién mas ade-
cuada de la libertad. El propio sistema, en la medida en que expresa la
libertad, es el fin sustantivo.

¢) Un tercer rasgo es que, puesto que las personas son individuos,
su propiedad deviene objetiva para ellos como propiedad privada (§46).
Y algo parecido ocurre con sus cuerpos (§48). Si mi cuerpo ha de ser el
instrumento de mi persona, en cuanto persona con voluntad libre, debo
tomar posesion de él. Me vuelvo ante mi mismo objetivo en mi cuerpo.
Pero desde el punto de vista de los demas, de forma automatica, soy
efectivamente un ser libre en mi cuerpo y mi posesién de él es inmedia--
ta. Mi cuerpo es asi la primera encarnacién de mi libertad. Todos debe-
mos tener algin cuerpo; son nuestros diferentes cuerpos los que nos
distinguen de los demas. Desposeernos totalmente del cuerpo es matar-
nos. De modo algo similar, que se nos desposea totalmente de propie-
dad (como les sucedia a los guardianes en La Reptiblica de Platén) es su-
fri§ una violacién de los derechos de propiedad. Dicha violacién no es
obviamente tan grave como ser privados absolutamente de nuestro
cuerpo, pero no deja de ser una seria restricciéon del ejercicio de la per-
sonalidad, una re&striccién que no viene exigida por los similares dere-
chos de los demas.

Mostramos asi respeto por las personas, esto es, mostrando respeto
por la integridad de sus cuerpos y observando los preceptos de no lesio-
narlos o danarlos o, por supuesto, esclavizarlos (lo que les privaria de
hacer el uso de sus propios cuerpos que tengan a bien). De modo anélo-
g0, mostramos respeto por las personas respetando la propiedad que po-
sean, sea ella la que fuere. Las cuestiones sobre cuanto deberian poseer
las personas y sobre la igualdad de propiedad son cuestiones que caen
fuera del derecho abstracto, que no son asunto suyo (§49).

4. Hasta ahora no he hecho mas que parafrasear la concepcién de
Hegel, tal como yo la entiendo, poniéndola en palabras que me son maés
claras. Espero haberla expresado con la suficiente claridad y no haberla
distorsionado. La cuestién central es que el razonamiento de Hegel pa-
rece cefiirse a lo que es necesario si un sistema de la propiedad —o un
sistema del derecho— ha de expresar la libertad. O, dicho por extenso, si
ha de expresar el concepto de una voluntad libre que se quiere a si mis-
ma como voluntad libre y se toma, pues, a si misma como objeto suyo.
Este concepto de una voluntad libre es el que constituye el fundamento
del concepto de persona y de personalidad. No consideraré si Hegel pre-
senta un argumento en sentido estricto, o si intenta siquiera hacerlo.
Hacer eso seria extremadamente dificil.



360 . HEGEL

Haré, sin embargo, unos cuantos comentarios generales. Observe-
mos, en primer lugar, que Hegel deja al margen toda apelacién a las ven-
tajas de la propiedad privada, ya para las personas individuales ya para
la sociedad en su conjunto. No apela a las consecuencias deseables de la
propiedad a largo plazo para la sociedad. Tampoco apela a lo que la gen-
te podria querer hacer con la propiedad. A este respecto, se opone radi-
calmente, como Kant antes que él, a toda explicacién y justificacién uti-
litarista o bienestarista de un sistema del derecho. Como explicaré en
detalle la préoxima vez, eso es caracteristico del liberalismo de la libertad.

- De forma menos obvia, Hegel no apela a una necesidad psicolégica
de propiedad que pudieran tener las personas, como si de algiin modo
no pudieran convertirse en ciudadanos libres a menos que se les permi-
tiera tener propiedad privada. Ciertamente, en algtin momento tiene que
tener en cuenta esta necesidad, pero no quiere apelar a ella en primera
instancia. En la seccién sobre el derecho abstracto, el razonamiento a
favor de la propiedad privada acaba por mostrar que es la expresién mas
adeguada de la libertad. Aqui es donde podemos apreciar el rasgo espe-
cial de la doctrina de Hegel. No ofreceré otros ejemplos, pero esta pauta
se repite por doquier en su obra. Me he ocupado de los conceptos de vo-
luntad libre y de propiedad privada porque su relativa sencillez nos per-
mite ilustrar la cuestién principal.

§5. LA SOCIEDAD CIVIL

1. Recordemos que las tres principales instituciones de la vida ética
son la familia, la sociedad civil y el Estado. La familia es la vida ética en
su fase natural o inmediata. A su debido tiempo, su unidad sustancial da
paso a la sociedad civil, que es una asociacion de individuos en una uni-
versalidad, universalidad que no es mas que abstracta o formal. Enton-
ces, a su vez la sociedad civil es devuelta por el Estado y sus poderes
constitucionales a lo universal sustancial. En realidad, la sociedad no.
surge directamente de la familia. El orden de las cosas es aqui conceptual

y, s6lo en el sentido amplio que le da Hegel, histérico. Lo importante para

nosotros es esto: los sistemas del derecho, tales como la propiedad, no re-

quieren de la sociedad civil; antes bien, es en las instituciones de la so-

ciedad civil y a través de ellas, instituciones como el libre mercado, como

es posible la conciencia de la libertad de la voluntad en la propiedad.
La sociedad civil comprende tres partes:

a) El sistema de las necesidades (Bediirfnisse). Este sistema es la
economia en la que los individuos intercambian bienes y servicios para

i
§
|
i




SU RECHTSPHILOSOPHIE 361

satisfacer sus necesidades y deseos, los cuales adoptan nuevas formas y
se desarrollan conforme progresa la economia. El intercambio llega a de-
terminar el modo en que se satisfacen las necesidades. La divisién del tra-
bajo aumenta; los individuos y las familias reconocen que son interde-
pendientes. Los estamentos o las clases (Stdnde) toman forma: una clase
agraria, una clase empresarial y una clase «universal» de funcionarios.
Con esto tenemos el surgimiento de la economia moderna.

b) La administracién de justicia (Rechtsflege). El derecho abstracto
se formula en leyes que son terminantes, promulgadas y conocidas. Esta
dimensién publica es un rasgo esencial de la ley, que se arma para pro-
teger a los individuos del dafio y el agravio. Esta es la parte nueva. Enla -

sociedad civil, «el hombre vale porque es hombre y no porque sea judio, =~ 7

catdlico, protestante, aleméan o italiano [...]» (PR §209). La combinacién
de individuos autosuficientes organizados en un sistema de necesidades
y la provisién de seguridad para sus personas y su propiedad por medio
de un sistema de justicia da lugar, en palabras de Hegel, a una «univer-
saliglad formal>.

¢) La policia (Polizei) y la corporaciéon (Korporation). Polizei viene
del griego politiea y su significado es mucho mas amplio que el de nues-
tra palabra «policta». En la época de Hegel comprendia no sélo el hacer
cumplir la ley sino también, entre otras muchas cosas, la fijacion de los’
precios de los bienes de primera necesidad, el control de calidad de los bie-
nes, la ordenacién de los hospitales y el alumbrado de las calles. Hegel
discute por extenso los problemas de la sociedad civil. Le afligfa el cre-
cimiento de la pobreza y de los resentidos Pobel (la canalla), pero no tie-
ne ninguna respuesta que ofrecer al respecto.

La corporacion de Hegel no es un sindicato ya que incluye a emplea-
dores y a empleados por igual. Cubre también las corporaciones religio-
sas, las sociedades académicas y los concejos municipales. El papel de
las corporaciones es el de moderar el individualismo competitivo del sis-
tema de las necesidades (la economia) y el de preparar a los burgueses
para llevar una vida de ciudadanos en el Estado. La sociedad civil, a su
vez, es entonces devuelta por el Estado y sus poderes constitucionales a
la universalidad sustancial y a una vida piiblica consagrada a ella. (Aqui
uso el lenguaje de Hegel en §157.)

2. Hegel da una gran importancia a su concepcién de la sociedad ci-
vil, lo que por si mismo le distingue de otros autores. La sociedad civil,
tal como la concebia él, era una novedad para el Estado moderno y ca-
racterizaba 4 la propia modernidad. Su concepcién se distingue por el
hecho de que considera que muchos aspectos que habian sido entendi-
dos como elementos del Estado son en realidad elementos de la sociedad



362 HEGEL

civil. Véase, por ejemplo, nuestra anterior discusién de la judicatura, la
policia y la corporacién. El estado politico esta separado de la sociedad
civil, si bien ambos constituyen el Estado en sentido amplio (§267).

Puede que nos sirva de ayuda una comparacion con la sociedad grie-
ga. Segun la concepcién hegeliana de la sociedad griega, ésta sélo tenia
dos formas de vida ética: la familia y el Estado o la polis. No tenia socie-
dad civil. Aunque la sociedad civil precede al Estado en la progresién dia-
léctica de los conceptos en PR, histéricamente sucede a las primeras for-
mas del Estado. Puesto que la sociedad griega carecia de sociedad civil, sus
miembros no tenian una concepcién de si mismos como personas con
intereses particulares y separados que entendieran como propios y que
quisieran promover. A resultas de ello, Hegel piensa que se identificaban
irreflexivamente con su familia o su polis. Es decir, se concebian a si mis-
mos como miembros de una familia particular y de un Estado particular,
y perseguian los intereses de esas formas sociales sin que les inquietaran
las vacilaciones de una conciencia preocupada por intereses mas univer-
salgs. Esta forma irreflexiva de vida se vuelve inestable y sucumbe a la de-
cadéncia tan pronto como aparece el pensamiento reflexivo.

Al igual gque muchos alemanes de su época, Hegel sentia una gran ad-
miracién por la cultura griega clasica y medité profundamente sobre las
razones de su ocaso. Ello le llevé a plantear una de sus cuestiones mas
fundamentales, a saber: ¢cémo es posible que una forma reflexiva de
vida ética sea estable? Huelga decir que podemos formular esta pregun-
ta de manera maés elaborada refiriéndonos a la voluntad libre que se
quiere a si misma como libre, pero renuncio a ello. La cuestién aqui es
que la sociedad civil y sus instituciones desempefian un importante pa-
pel a la hora de hacer posible una forma estable de vida ética reflexiva.

3. Consideremos como funciona esto con dos instituciones. Una es
la institucién del libre mercado de los economistas politicos clasicos a-
los que Hegel leyé; la otra es la libertad de religion.

En el mercado, tal como lo describe Hegel, las personas persiguen
sus propios intereses y se usan mutuamente como medios para la con-
secuciéon de sus propios fines. Hasta aqui, todo eso nos resulta fami-
liar. Pero, mientras que un principio de la sociedad civil es la persona
concreta —la persona con fines particulares, que son una mezcla de
necesidades y caprichos—, el otro principio es la forma de la universa-
lidad. Dice Hegel:

[El] fin particular se da en la relacién con otros la forma de la univer-
salidad y se satisface al satisfacer al mismo tiempo el bienestar de los de-
mas. Puesto que la particularidad esta ligada a la condicién de la univer-
salidad, la totalidad [de la sociedad civil] es el terreno de la mediacién. En




SU RECHTSPHILOSOPHIE 363

ella se libera toda individualidad, toda diferencia de aptitud y toda con-
tingencia de nacimiento y de fortuna, en ella se precipitan todas las olea-
das de las pasiones que son gobernadas por la razén que resplandece en
ellas. La particularidad, limitada por la universalidad, es la tinica medida
por la cual cada partlcularldad [personal promueve su bienestar. (§182
Zusatz) -

¢Cudl es aqui la razén «que resplandece en ellas» y gobierna las olea-
das de las pasiones? Son simplemente las leyes de la economia, oferta
y demanda y todo eso, que dan como resultado una asignacién eficiente
de recursos sociales tal cual lo explicara, digamos, Adam Smith en su Ri-
queza de las naciones (1776). Esta es la forma de universalidad adecua-
da a las relaciones entre personas concretas quie persiguen sus intereses
separados y sus fines particulares. Reflexionando sobre las relaciones
que mantienen unos con otros, los miembros de la sociedad civil se ha-
cen conscientes de su interdependencia mutua, y esto desempefia un pa-
pe§ en punto a llevarles de vuelta a los objetivos universales del propio
Estado. (Aqui son cruciales otras instituciones de la sociedad civil, en
particular las corporaciones, y ello de varios modos que mencionaré la
proxima vez.) A

4. Hegel dice que la gran fuerza del Estado moderno es que se apo-
ya en (§185R) «la fuerza verdaderamente infinita que sélo reside en aque-
lla unidad que deja que la contraposicion de la razén [Vernunft] se sepa-
re con toda su fuerza para luego subyugarla, con lo que se mantiene en
ella y al mismo tiempo la conserva en si intacta». O, como dice mas ade-
lante (§260): «El principio de los Estados modernos tiene la enorme fuer-
za y profundidad de dejar que el principio de la subjetividad se consume
hasta llegar al extremo independiente de la particularidad personal, para
al mismo tiempo retrotraerlo a su unidad sustancial, conservando asi a
ésta en aquel principio mismo».

Como parte de la explicacién de estas ideas, anade Hegel a §270 una
larga y compleja observacién sobre la religién, que no puedo empezar a
resumir aqui. Con todo, es preciso subrayar que si un aspecto del princi-
pio de la subjetividad y la particularidad en la sociedad civil es la perse-
cucion de los propios intereses en la vidarpersonal y privada, otro aspec-
to es la libertad de religién, y de toda religién. En la libertad de religion
encontramos una segunda forma en que una institucién de-la sociedad
civil hace posible una forma estable de vida social reflexiva.

La observacién afiadida a §270 termina con lo siguiente:

Para que el Estado, en cuanto realidad ética del espiritu que se sabe, lle-
gue a la existencia [Dasein], es necesaria su separacion de la forma de la
autoridad y la fe. Pero esta separacioén solo ocurre si el ambito religioso



364 HEGEL

llega a una separacién en su propio interior. Unicamente de esta manera,
[cuando se eleva] por encima de las iglesias particulares, alcanza el Estado
la universalidad del pensamiento, el principio de su forma, y la lleva a la exis-
tencia [Existenz]. Para reconocer esto no s6lo-se debe saber qué es la uni-
versalidad en si, sino también qué es su existencia [Existenz]. La separa-
ci6én de la iglesia, lejos de ser o haber sido una desgracia para el Estado, es
el dnico medio por el cual éste pudo haber llegado a su determinacién
[Beslzmmzmg] la racionalidad y la vida ética autoconscientes. Al mismo
tiempo, es lo mejor que le pudo haber ocurrido a la iglesia v al pensamien-
to para que llegaran a la libertad y a la racionalidad que les corresponde.

Este es un buen ejemplo de la filosofia como reconciliacién. Porque
" 16" giie muestran las primeras controversias en torno a la tolerancia en
los siglos xv1 y XVII es que entonces era practicamente imposible acep-
tarla para la mayoria de la gente. La divisién de la cristiandad les pare-
cia un absoluto desastre. Llegaron a aceptar la tolerancia como politica
del Estado sélo porque temieron que la interminable guerra de religién
déstruyera a la sociedad. Siglos después lo dira Hegel, a saber, que una
vez que entendemos que la tolerancia y la separacién de iglesia y Estado
son necesarias para la libertad moderna —para la libertad de la voluntad
libre que se quiete a si misma como libre—, podemos reconciliarnos con
ella: la aceptamos.

La observacion también contiene un buen ejemplo de lo que Hegel
llama la astucia de la razén (die List.der Vernunft).® Ir6nicamente, Mar-
tin Lutero, uno de los hombres mas intolerantes, resulta ser un agente
de la libertad moderna. Este es un aspecto de la historia que Hegel su-
brayd, que los grandes hombres que provocaron enormes efectos en los
grandes acontecimientos de la historia casi nunca entendieron la im-
portancia real de lo que habian hecho. Es como si fueran utilizados por
un plan de la providencia que se despliega en el tiempo y se incrusta en
el flujo de los acontecimientos.

He intentado sefialar de qué modo Hegel, en su interpretacién de las
instituciones del Estado moderno, intenta discernir c6mo sus rasgos ex-

.

6. En sus Lecciones sobre la filosofia de la historia universal, dice Hegel: «La idea uni-
versal no-se entrega a la oposicién y a la lucha, no se expone al peligro; permanece intan-
gible e ilesa, en el fondo, y envia lo particular de la pasién a que en la lucha reciba los gol-
pes. Se puede llamar a esto la astucia de la razon:* la razén hace que las pasiones obren por
ella». Véase Lecciones sobre la filosofia de la historia universal, trad. de José Gaos, Madrid,
Alianza, 1982, pag. 97. Es en estas lecciones, particularmente, donde se hacen evidentes la
filosofia de la historia y la concepcién metafisica del mundo de Hegel. Véase la discusién
de Allen Wood de estos temas en Hegel's Ethical Thought, cap. 13, donde analiza los limites
de la ética y concluye con el amoralismo de Hegel. -

* He preferido «astucia de la razén» a «ardid de la razén». (N. del t.)




SU RECHTSPHILOSOPHIE 365

presan y constituyen los diferentes aspectos de la libertad, y cémo se
puede a menudo dar un sentido claro a las complejidades del texto. Des-
graciadamente, no he hecho lo suficiente por impedir las malas inter-
pretaciones de la doctrina de Hegel y por acentuar que lo que él mismo
considera que hace es describir las instituciones del Estado moderno en
la medida en que son razonables (verniinftig). No tiene intencién de de-
fender todos los aspectos existentes de este orden institucional, y sabe
ciertamente que hay Estados malos y corruptos, y miseria y angustia hu-
manas, por no hablar de los terribles sacrificios de la guerra, las desdi-
chas del divorcio y los males morales que provocan el resentimiento y la
indignacién de la pobreza. Estos. dltimos males afligen a lo que Hegel -
llamaba «der Pdbel» (la’canalla), los marginados (definidos segtin el ni-
vel de riqueza y estatus y no segin el estamento) de la sociedad mo-
derna, para los cuales cree que no hay solucién alguna.” Segtin mi inter-
pretacién, Hegel construye un sistema ideal-tipico de instituciones que
piensa que constituye efectivamente la libertad moderna. Es un mundo
polftico y social de libertad real pero no un mundo de placer y felicidad.
Alcanzar este Gltimo es ya asunto nuestro.

=

7. Véase Wood, Hegel's Ethical Thought, pags. 247-255.






HEGEL 11

LA VIDA ETICA Y EL LIBERALISMO

§1. SITTLICHKEIT:- LA TEORIA DEL DEBER

1. Dije la altima vez que Hegel era un liberal de mente reformista
moderadamente progresista, y que su liberalismo es un importante ejem-
plar en la historia de la filosofia moral y politica del liberalismo de la Ii-
bertad. Hice hincapié en dos ideas: la filosofia como reconciliacién y el
papekde la Sittlichkeit en la ubicacion de lo ético: el entero entramado de
instituciones sociales racionales que hacen posible la libertad. Hoy, tras
un breve repaso de_ la teoria hegeliana de la libertad de la voluntad y de
la naturaleza de nuestros deberes como personas libres, nos ocupare-
mos del tercer componente de la vida ética: el Estado. Aqui es donde con
mas claridad apreciaremos los elementos y el propésito del liberalismo
de Hegel. También analizaremos dos areas en las que Hegel parece des-
marcarse del liberalismo tradicional: su doctrina de la guerra y el papel
que desempefia en la vida de los Estados, y su legadoe como critico del li-
beralismo. v

2. Empezaré por recordar un tema importante que vimos el dltimo
dia. Es aquel al que me referia como tesis principal: que la voluntad li-
bre se quiere a si misma como voluntad libre. Sugeria yo que esta oscu-
ra expresion significaba las cuatro cosas siguientes.

En primer lugar, que la voluntad libre quiere un sistema de institu-
ciones politicas y sociales en cuyo seno la voluntad libre puede ser libre.
Aqui se entiende las instituciones como formas de vida que viven los se-
res humanos. "

En segundo lugar, que la voluntad libre quiere los fines de este sistema
de instituciones politicas y sociales, y quiere estos fines como propios.

En tercer lugar, que la voluntad libre es educada en el concepto de si
misma como voluntad libre gracias a diversos rasgos de este sistema de
instituciones. _

En cuarto lugar, que estos diversos rasgos publicos que asi educan a
la voluntad libre son ellos mismos rasgos que expresan plenamente el
concepto de una voluntad libre.



368 HEGEL

No podemos prescindir de ninguna de estas condiciones. Cada una es
importante, y una interpretacién estricta de la cuarta resulta vital. Expii-
qué lo que significa que una institucién exprese el concepto de una vo-
luntad libre como voluntad libre analizando con cierta profundidad el
concepto de la voluntad libre en si misma y considerando a continuacién,
a modo de ilustracién, cémo podiamos entender el derecho de propiedad
privada como un derecho que expresaba la libertad de dicha voluntad.
Asimismo tuvimos que distinguir entre un sistema de instituciones poli-
ticas y sociales entendido, de un lado, como una estructura abstracta que
puede describirse mediante ciertos principios y preceptos, mediante sus
diversos poderes y agencias, y, de otro lado, como formas vividas de vida
animadas por personas en el mundo. Es asi como deben entenderse aqui
las instituciones, como formas vividas de vida.

3. La descripcion general de la vida ética (Sittlichkeit) viene dada por
la tesis principal que hemos repasado. Es un sistema de instituciones
politicas y sociales que expresa y actualiza en el mundo el concepto de
li‘bertad. Dice Hegel (§142): «La vida ética es el concepto de la libertad que
ha devenido mundo existente y naturaleza de la autoconsciencia».

Este sistema de instituciones es descrito en la tercera parte de PR y
es bastante complicado; todos los lectores de Hegel se toparan con pa-
sajes que no podran entender, aun cuando las lineas maestras sean ra-
zonablemente claras. La descripcién va de §142 a §320, y concluye con
la soberania del Estado en relacién-con otros Estados y el ambito inter-
nacional. Sefialemos que la doctrina kantiana del contrato social es una
tercera alternativa entre las dos que sugiere Hegel en §156 Zusatz, esto
es, entre su propia teoria y el denominado atomismo individualista de
Hobbes. Volveremos sobre esto.

4. Antes haré mencién de un importante contraste con la forma en
que Kant entiende el deber. Como hemos visto, Kant concibe los deberes
de justicia y de virtud como deberes que vienen dados por la ley moral,
tal como conocemos dicha ley a través del imperativo categdrico y del
procedimiento de aplicacién del mismo. Los deberes de justicia restrin-
gen los medios que podemos usar para promover nuestros fines, al tiem-
po que los deberes de virtud establecen fines obligatorios a los que de-
bemos conceder cierto peso. La concepciéon de Hegel es notablemente
diferente. Desde la 6ptica kantiana, Hegel carece totalmente de una doc-
trina de los deberes. Su teoria de la Sittlichkeit describe diversas formas
de vida politica y social. A decir de Hegel, esas formas no son ajenas al
sujeto; antes bien, el sujeto hace que «en ellas aparezca como en su pro-
pia esencia el testimonio del espirvitu. Alli tiene el sujeto su orgullo y vive
en su elemento [...] Es una relacién inmediata, aiin mas cercana a la
identidad que [una relacién basada en] la fe y la confianza» (§147). Y




LA VIDA ETICA Y EL LIBERALISMO 369

continta diciendo (§148): «La doctrina ética del deber [...] esta conteni-
da en el desarrollo sistematico del ambito de la necesidad ética que se
expone en esta tercera parte. La diferencia entre esta exposicion y la for-
ma de una doctrina del deber [es decir, la de Kant] radica en que aqui las
determinaciones éticas se obtienen como relaciones necesarias, por lo
que no es preciso anadir en cada caso “esta determinacién es por lo tan-
to un debér para el hombre”>.

Los deberes quedan implicitos en la descripcién del trasfondo insti-
tucional, por lo que no hay necesidad de dicha adicién. Para Hegel, el
deber aparece como una restriccién sélo para la subjetividad indetermi-
nada o para la voluntad natural (la voluntad dada por nuestros deseos
naturales). De este modo, para una voluntad libre que se quiere a si mis-
ma como voluntad libre, las instituciones de la vida ética expresan su
esencia como tal voluntad y en sus deberes despliegan la liberacién del
individuo (Befreiung) (§149).

ja) Conseguimos la liberacion de la dependencia del mero impulso
natural, o del desanimo o depresién (Gedriickheit) que experimentamos
al tener que recurrir a la reflexién moral para decidir lo que en general
debemos ser o paddriamos ser; y :

b) Conseguimos la liberacién de la subjetividad indeterminada y del
fracaso en conseguir una determinacién objetiva permaneciendo al mis-
mo tiempo ayunos de realidad. Por el contrario, en nuestros deberes tal
como nos vienen dados por las formas de la vida ética, adquirimos nues-
tra libertad sustancial como individuos.

5. Asi, pues, en una vida ética razonable y vibrante, es facil decir
cuiles son nuestros deberes mas concretos, y qué es lo que debemos ha-
cer para ser virtuosos. Todo lo que tenemos que hacer es observar los
consabidos y explicitos preceptos de nuestra situacién: preguntarnos
cuéles son nuestros deberes, digamos, como maridos o esposas, o como
profesores o estudiantes, y asi sucesivamente (§150). La virtud es enton-
ces rectitud (Rechtschaffenheit): es poseer el caracter general que puede
ser exigido de nosotros por las formas-de vida de la Sirtlichkeit, en una
palabra, por nuestro puesto y los deberes que comporta. Podemos lla-
mar virtudes a los diversos aspectos de la rectitud. En un orden ético
desarrollado, donde el sistema adecuado de relaciones éticas se ha des-
arrollado en formas de vida, la virtud, en el auténtico sentido de la pala-
bra (§150R), «sélo tiene lugar y alcanza realidad en circunstancias ex-
traordinarias en que aquellas relaciones entran en conflicto».

En un orden asi, una vez que hemos conseguido comprender sus ins-
tituciones, con frecuencia podemos resolver los conflictos de obligacién



370 HEGEL

que surgen, aunque haya algunos que no tengan respuesta clara. (Consi-
deremos el conflicto entre Creén y Antigona en la tragedia de Séfocles.)
Con todo, un orden ético desarrollado puede arreglarselas para evitar los
conflictos serios la mayoria de las veces, de tal modo que éstos seran ex-
cepcionales. Hegel piensa que la vida moderna deja poco espacio al he-
roismo de la virtud y tiene poca necesidad de él. Ese es uno de sus méri-
tos, un aspecto de nuestra libertad.

~ He hecho mencién de la teoria hegeliana de los deberes morales
(88§147-150, 207) y de cémo dichos deberes vienen dados por las formas
de la vida ética para que entendiéramos por qué Hegel pone el acento en

el papel fundamental de las instituciones politicas y sociales. Dar cuenta

de esas instituciones como formas de vida debe ser lo primero. Este en-
foque contrasta agudamente con el de Kant, que arranca de la ley moral.
Asimismo debemos entender que, para Hegel, nuestros deberes, cuando
vienen dados por la vida ética que expresa la libertad y asi los entende-
mos, son deberes que constituyen un aspecto de nuestra libertad o, como
dice €él, de nuestra liberacién. En cuanto individuos sabemos cual es
nuéstro sitio en el mundo social; nos sentimos satisfechos, y alcanzamos
la felicidad, haciendo bien nuestros deberes, siendo buenos maridos o
esposas, padres o-madres, etc. En las formas de vida de la vida ética, no
se da un conflicto esencial entre el deber y la felicidad o entre el deber y
la inclinacién. Parte del error de Kant es pensar que puede darse.

2. SrrrricakEIT: EL ESTADO

1. He dicho que Hegel ocupa un lugar en la tradicién liberal y ex-
presa lo que puede llamarse un liberalismo de la libertad. En la version
hegeliana de esta visién de la libertad, la libertad se entiende como un
sistemna de instituciones politicas y sociales que garantizan y hacen po-
sible las libertades basicas de los ciudadanos. Sin embargo, las doctri-
nas politicas de Hegel, hasta bastante recientemente, se han interpreta-
do de mala manera. Durante mucho tiempo, PR se entendié como un
intento de justificacién del Estado prusiano de 1820 o posterior; se ha
llegado incluso a asociar a Hegel con el imperialismo aleman y los na-
zis. Siempre hubo, sin embargo, autores («el centro hegeliano») que
insistieron en que Hegel era un liberal moderado y un defensor del mo-
derno Estado constitucional. En los tGltimos cincuenta afios aproxima-
damente, ésa ha terminado siendo la opinién en la literatura sobre He-
gel en lengua inglesa.

Bajo la reforma de la administracién del canciller Hardenberg, el rey
Federico Guillermo III de Prusia prometié en 1815 dar una constitucién

V.L,.M__;,..*‘,_wazﬂdi




LA VIDA ETICA Y EL LIBERALISMO 371

escrita a su nacién, pero en 1819 la victoria politica de los conservadores
dejé claro que no se mantendria la promesa. A principios de ese afio, Har-
denberg v el progresista ministro de interior, Wilhelm von Humboldt, re-
dactaron un proyecto constitucional para una asamblea bicameral de los
estados, un proyecto similar al del propio Hegel. Bajo la vigente legisla-
cién, sélo la-nobleza hereditaria podia formar parte del cuerpo de funcio-
narios prusiano y servir en el nivel mas alto de la administracién puablica,
del que se nutria el gobierno (lo que Hegel llamaba el estado politico [PR
§257]). Por el contrario, en el Estado verniinftig de Hegel, todos los ciuda-
danos son elegibles para ocupar cargos en la milicia y en la administracién
publica (PR §271, nota 2; §277, nota 1; §291, nota 1). El Estado hegeliano
se parece no al de la Prusia de 1820 sino al de la Prusia que habria nacido
en caso de que los reformadores hubieran vencido a los conservadores.!

2. Estos son los principales elementos del Estado hegeliano, empe-
zando por el derecho constitucional. El Estado no se basa en el contra-
to, a diferencia de las transacciones comerciales de la sociedad civil. No
se@orm(’) mediante un contrato original, ni ha de ser juzgado por el gra-
do en que responde a un imaginario contrato original con los ciudada-
nos (PR §875, 258). El Estado no es una institucién que haya de satisfa-
cer las necesidades y deseos ya dados con anterioridad de supuestos
individuos atomisticos, esto es, de individuos considerados al margen
del lugar que ocupan en un sistema de instituciones basicas. Lo que nos
convierte en personas plenamente désarrolladas es el que seamos ciuda-
danos de un Estado racional: «La determinacién racional del hombre es
vivir en un Estado» (PR §75A). Los Estados hacen-de uno un citoyen y no
meramente un Biirger.

1. Para la historia de la politica constitucional en Prusia durante estos afios, véase Ja-
mes Sheehan, German History, 1770-1866, Oxford, Clarendon Press, 1989, Un memorando
de Hardenberg en 1807 da idea de las expectativas de los reformadores alemanes. Har-
denberg definia el propésito de la reforma como «una revolucion en el sentido positivo, en
el sentido de que conduce al ennoblecimiento de la humanidad, algo que ha de lograrse no
a base de impulsos violentos desde abajo o desde fuera, sino a base de la sabidurfa del go-
bierno. [...] Los principios democraticos en un gobjerno mondarquico: ésa es la forma que
me parece adecuada para que avance el espiritu de la época». Sheehan comenta que por
«democraticos» Hardenberg entendia la libertad econémica y la emancipacién social, la
apertura de las carreras a todos los hombres de talento, la tolerancia religiosa y la libertad
civil para los judios, la libertad de opinioén y de educacién. En cuanto a que los ciudadanos
tomaran parte en las instituciones democraticas y desempefiaran un papel activo en ellas,
no parece haber tenido demasiado interés en las instituciones representativas o haber es-
tado muy seguro de ellas. Libertad significaba libertad de los individuos en la esfera eco-
nomica y social —en la sociedad civil de Hegel—, siendo dirigidos los asuntos publicos y
la politica exterior por el Estado y su administracién, administracién a la que podian per-
tenecer los ciudadanos (pag. 305).



372 HEGEL
La constitucién del Estado tiene tres elementos o poderes:

a) La monarquia proporciona el elemento individual. El cargo es he-
reditario, lo cual, en opinién de Hegel, evita el capricho y elimina todo
sesgo contractual que pudiera surgir si fuera un cargo electo. Aunque el
monarca tiene la Gltima palabra en la designacién del ejecutivo y en las
acciones del gobierno, tales como declarar la guerra, el soberano siem-
pre se deja guiar por el consejo de los expertos. «[E]l aspecto objetivo co-
rresponde exclusivamente a la ley, a la cual el monarca sélo tiene que
agregarle el subjetivo “yo quiero”» (PR §280A). Esto da de si una monar-
quia constitucional.

b) El poder ejecutivo o gubernamental es el elemento particular, -

puesto que subsume lo particular en lo universal (PR §287). Aplica la ley
y las decisiones del monarca a los casos particulares. Estda compuesto de
la administracién publica, el poder judicial, la policia y muchas otras co-
sas. Todas estas posiciones estan abiertas a todos los ciudadanos (varo-
nii) de talento: ésta era una de las reformas que Hegel aprobaba.

¢) Luego esta la legislatura, que constituye el elemento universal (PR
§§289-320). El pueblo en su conjunto —pero no los campesinos ni los
trabajadores, ni en aquella época las mujeres, cuyo sitio estaba en la fa-
milia (PR §166)— es representado en esta parte del Estado. Ademas, los
ciudadanos son representados no como individuos atomisticos sino
como miembros de los estamentos. Hegel registra tres estamentos: i) la
aristocracia terrateniente hereditaria, cuyos componentes se sientan
como individuos en la cAmara alta; ii) la clase empresarial; y iii) la clase
universal de los funcionarios (que en Prusia incluia a maestros y profe-
sores universitarios). Los representantes de los dos segundos estamen-
tos son elegidos como miembros de las corporaciones respectivas a las
que pertenecen. De este modo, como veremos, Hegel abriga la esperan-
za de moderar el libre mercado y de hacerlo servir al propésito de los fi-
nes universales.

3. Empezaré con una cita bastante larga de PR §260 (la primera sec-
cién del «Derecho constitucional»*) y, @ continuacién, la comentaré:

[a] El Estado es la realidad efectiva de la libertad concreta. Por su par-
te, la libertad concreta consiste en que la individualidad personal [Einzel-
heit] y sus intereses particulares tengan su total desarrollo y el reconoci-
miento de su derecho (en el sistema de la familia y de la sociedad civil),

* Rawls dice Constitutional Law para referirse a la seccién que lleva por titulo «Das in-
nere Staatsrecht», lo que, de forma mas convencional, se traduciria por «derecho puablico
interno». Naturalmente, he mantenido la denominacién preferida por Rawls. (N. del t.)




LA VIDA ETICA Y EL LIBERALISMO 373

[b] al mismo tiempo que se convierter: por si mismos en interés gene-
ral, al que reconocen con su saber y su voluntad como su proplo espiritu
sustancial y toman como fin dltimo de su actividad.

[c] De este modo, lo universal no se cumple ni tiene validez sin el inte-
rés, el saber y el querer particular, ni el individuo vive meramente para es-
tos Gltimos como una persona privada, sin querer al mismo tiempo lo uni-
versal [in und fiir das Allgemeine wollen] y sin actuar siendo consciente de
este fin.

[d] El principio de los Estados modernos tiene la enorme fuerza y pro-
fundidad de dejar que el principio de la subjetividad se consume hasta lle-
gar al extremo independiente de la particularidad personal, para al mismo
tiempo retrotraerlo a su unidad sustancial, conservando asi a ésta en aquel
principio mismo.

Si entendemos este importante parrafo, deberiamos ser capaces de
entender el resto. Lo he dividido en partes, que comentaré por separado.

i a) El Estado en su conjunto es el marco de las instituciones politicas
y sociales basicas que, junto con la familia y la sociedad civil, capacitan
a los ciudadanes, que son miembros del Estado, para alcanzar su liber-
tad. (Es atil distinguir lo que Hegel llama el «Estado politico» [el go-
bierno y su burocracia] del «Estado exterior» [el resto del marco ins-
titucional].) Eso es lo que quiere decir Hegel al hablar de la realidad
efectiva de la libertad concreta. Es libertad concreta porque permite a
los individuos satisfacer sus intereses particulares al haberse desarrolla-
do esos intereses dentro de los limites permitidos por los derechos y de-
beres establecidos en la familia y la sociedad civil y protegidos por el im-
perio de la ley. -

b) A menos que entendamos la terminologia de Hegel, la parte si-
guiente es harto misteriosa. ¢Qué significa que los intereses se convier-
tan por si mismos en interés general? Significa que, siendo uno capaz de
ser ciudadano, y no un mero Biirger, uno entiende que la sociedad se
mantiene unida no simplemente en virtud de la satisfaccién de los inte-
reses particulares sino en virtud de un sentido de orden razonable, que
es regulado, digamos, por una concepcién de la justicia basada en el
bien comun, una concepcién que reconoce los méritos de las pretensio-
nes de todos los sectores de la sociedad. Lo que eleva la vida humana por
encima del cotidiano mundo biirgerliche es el reconocimiento del interés
universal de todos los ciudadanos en participar y mantener el entero sis-
tema de instituciones politicas y sociales del Estado moderno, sistema
que hace posible su libertad. Los ciudadanos, con su saber y su volun-
tad, reconocen este interés universal (colectivo) como propio, y le con--
ceden la méaxima prioridad. Se encuentran dispuestos a obrar tomando-



374 HEGEL

lo como fin ultimo de su accién. Este es el objetivo del proyecto de re-
conciliacion.

c¢) Para Hegel, este interés universal no se cumple ni tiene validez sin
el interés, el saber y la aceptacion de los ciudadanos individuales de la
sociedad civil. No viven simplemente como personas privadas absorbi-
das y preocupadas sélo por sus intereses particulares. Porque al mismo
tiempo los ciudadanos se preocupan por lo universal —un universal
orientado por una concepcién de la justicia basada en el bien comtin—
y su voluntad en cuanto ciudadanos es dirigida hacia ese fin («in und fiir
das Allgemeine wollen») y actian siendo conscientes de ese fin.

d) Hegel creia que el hecho de que la constitucién moderna_permi-
tiera la plena libertad en la sociedad civil daba una fuerza enorme al Es-
tado, siempre que el interés universal (colectivo) de los ciudadanos fue-
ra reconocido por ellos y ellos mismos le otorgaran prioridad en su vida
_ politica. El resultado es una revolucién en el sentido de Hardenberg, «en
el sentido de que conduce al ennoblecimiento de la humanidad, algo que
hi de lograrse no a base de impulsos violentos desde abajo o desde fue-
ra, sino a base de la sabiduria del gobierno. [...] Los principios demo-
craticos en un gobierno monarquico: ésa es la forma que me parece ade-
cuada para que avance el espiritu de la época». Como vimos mas arriba,
por esa libertad econémica y esa emancipacién social Hardenberg en-
tendia la apertura de las carreras a todos los hombres de talento, la tole-
rancia religiosa y la libertad civil para los judios, la libertad de opinién y
de educacion. Donde Hegel se aparta de Hardenberg es en que abre un
espacio mayor para que los ciudadanos participen y desempefien un pa-
pel activo en las instituciones representativas democraticas.

4. El esquema de voto preferido por Hegel no es el que esperaria-
mos. El piensa que el pueblo se toma un interés mas razonable e infor-
mado en la vida politica cuando es representado segin los estamentos,
las corporaciones y asociaciones a las que pertenecen y cuyos miembros
comparten ocupaciones y tareas en la sociedad civil. Por el contrario, en
el esquema liberal, donde cada ciudadano tiene un voto, los intereses de
los ciudadanos tienden a contraerse y a’'¢entrarse en sus asuntos econé-
micos privados, lo cual resulta en una pérdida tanto para ellos mismos
como para los lazos comunitarios en la sociedad politica. Hegel rechaza
de este modo la idea de «una persona, un voto», porque para él expresa
la idea democriatica e individualista segin la cual cada persona, como
unidad atémica, tiene el derecho fundamental de participar por igual en:
la deliberacién politica.” Por el contrario, en un Estado racional bien or-

2. Principios de la filosofia del derecho (1821), §308. La principal objecion de Hegel al




i
i
i
i
{
i
1
i
i
{

M1 e b RN et 2

o s T £

LA VIDA ETICA Y EL LIBERALISMO 375

denado, tal como Hegel lo presenta en PR, las personas pertenecen en
primer lugar a los estamentos, las corporaciones y las asociaciones. Ya
que estas formas sociales representan los intereses racionales de sus
miembros en lo que Hegel considera una justa jerarquia consultiva (des-
crita en esa obra), algunas personas tomaran parte en la representacién
politica de esos intereses en el proceso consultivo, pero lo haran en cali-
dad de miembros de estamentos y corporaciones y no en calidad de in-
dividuos.

Debemos entender que el esquema de voto de Hegel tiene el propési-
to de moderar la influencia del mercado competitivo y de las aspiracio-
nes de la clase empresarial en el proceso politico y de asegurar aquellas
politicas pablicas enderezadas al interés general, esto es, el bien comun
del Estado en su conjunto. Hegel pensé que era necesario que la econo-
mia estuviera penetrada por las disposiciones circundantes de la regula-
cién y el soporte publicos, y que se instituyeran formas de alentar los va-
lores no competitivos. La moderna economia industrial seria de otro
mpdo un peligro para la vida politica y civil, y la corromperia. Su esque-
ma constitucional, con sus tres estamentos, sin duda nos choca por pinto-
resco y trasnochado, y es poco lo que tiene que ensenarnos. Pero ¢acaso
funciona mejor=una sociedad constitucional moderna? Desde luego, no
la de Estados Unidos, donde la compra de legislacién por parte de los
«intereses especiales» esta a la orden del dia.

5. En §8315-318, Hegel discute. el papel de la opinién puablica. Los
anteriores escritos politicos destilan méas optimismo que los PR, pero
Hegel nunca abandona la idea de que la opinién piblica debe ser con-
sultada y de que en la asamblea de los estamentos el gobierno deberia
tener una mayoria operativa. Hegel escribié antes de que se hubieran
formado los partidos politicos en el sentido actual y de que se hubiesen con-

sufragio directo en la constitucién de Wirttemberg presentada por el rey liberal en 1815-
1816 se encuentra en parte en el siguiente pasaje del ensayo de 1817 «La reunién de la
Asamblea de los estados en el reino de Wiirttemberg, 1815-1816»: «De lo contrario carece-
ran los electores de todo vinculo o conexién con el orden civil y la organizacién del Esta-
do. Los ciudadanos entran en escena como atomos aislados, y las asambleas electorales
como agregados inorganicos sin orden; la unidad de los pueblos se disuelve en una masa
informe. Jamas deberia haber aparecido la comunidad bajo esta forma para llevar a cabo
empresa alguna; es una forma muy lejos de la dignidad de la comunidad y extremada-
mente en contradiccién con sus conceptos como orden espiritual. La edad y la propiedad
son cualidades que afectan sélo al propio individuo, pero no le otorgan ningtn valor ca-
racteristico en el orden civil. Dicho valor lo obtiene sélo de la fuerza de su ocupacion, de
su posicién, de sus habilidades en el trabajo, todo lo cual, al serle reconocido por sus con-
ciudadanos, lo faculta para ser considerado maestro de su oficio» (Hegels Political Wri-
tings, trad. de T. M. Knox, con una introduccién de Z. A. Pelczynski, Oxford, Clarendon
Press, 1964, pag. 262).



376 HEGEL

vertido en una parte esencial de la politica. Para él, los partidos eran gru-
pos particulares de politicos en los estamentos que expresaban intereses
diversos. .

La opinién publica cumple dos papeles importantes. Uno es el de lla-
mar la atencién del gobierno ante las quejas y los deseos del electorado,
permitiendo asi que el gobierno esté mejor informado sobre lo que pasa
por la cabeza de la gente y sobre sus necesidades y dificultades més ur-
gentes. El otro papel de la opinién pablica es el de acercar los problemas
y consideraciones del gobierno a la ciudadania, de tal modo que los ciu-
dadanos adquieran un sentido politico y un conocimiento de los motivos
en que se basan las decisiones y politicas del gobierno. Este toma y daca
tiene lugar en los debates de la asamblea délos estamentos.

Hegel entiende que las discusiones en el seno de los estamentos son
deliberativas, esto es, que las razones que se esgrimen por todas las par-
tes deberian considerarse como argumentos. Se entiende, pues, que tan-
to los ministros del gobierno, que deben comparecer regularmente ante
Ik estamentos, como los miembros electos pueden cambiar de opinién
en respuesta a consideraciones racionales. Esto exige que los represen-
tantes sean agentes libres y no delegados, y que las sesiones de los esta-
mentos sean publicas.

La publicidad de las sesiones de la asamblea de los estamentos consti-
tuye para los ciudadanos un espectiaculo importante y especialmente ins-
tructivo. Alli sobre todo conoce el pueblo lo verdadero de sus intereses
[...] s6lo en la asamblea se desarrollan las virtudes, los talentos y las ca-
pacidades que tienen que servir luego de ejemplo [para los demas]. Estas
sesiones son ciertamente molestas para los ministros, que tienen que ar-
marse de ingenio y elocuencia para afrontar los ataques que se les di-
rigen, pero a pesar de ello la publicidad es el medio educativo mas im-
portante para los intereses del Estado. En un pueblo donde esto ocurre
se muestra respecto del Estado una vivacidad totalmente diferente de

donde no existe asamblea representativa o ésta no tiene caracter publico
(PR §315A)

Esta es una firme defensa del papel educativo de la vida politica a la
hora de forjar una opinién puablica enérgica e informada, opinién quée
abandonada a si misma no es mas que una mezcla de verdad y error.

§3. SITTLICHKEIT: GUERRA Y PAZ

1. He dicho que Hegel deberia figurar en la tradicién liberal. Sin em-
bargo, hay ciertos elementos en su doctrina que plantean dudas. Uno de



LA VIDA ETICA Y EL LIBERALISMO 377

dichos elementos es su doctrina de la guerra y el papel que le asigna en
la vida de los Estados. Desde Montesquieu, los escritores inscritos en la
tradicion liberal han pensado con frecuencia que la democracia consti-
tucional, combinada con el comercio y la industria, conduciria a la paz
entre las naciones. «Sobre la paz perpetua» de Kant (1795) muestra el
camino. Pero Hegel rechaza esa idea. ~

El papel de lo que Hegel llama «el estamento militar» (PR §327) es el
de defender al Estado en la guerra contra otros Estados. Su virtud ca-
racteristica es el valor, una virtud formal porque supone la mayor abs-
traccién de la libertad respecto de todo fin particular, del placer y de la

vida. Esta virtud expresa el hecho de que los militares deben estar pre- =

parados para sacrificarse, si fuera necesario, por la defensa del-Estado.
Hegel acepta la idea cristiana segtin la cual un Estado sélo deberia ir a
la guerra en defensa propia; rechaza, pues, la guerra de conquista y la
que persigue la gloria (PR §326).> En cuanto a la conduccién de la gue-
rra, dice que la guerra no debe hacerse contra la poblacion civil o contra
lasinstituciones del Estado extranjero, ni puede hacerse de tal modo que
haga mas dificil lograr una paz justa. Dice Hegel (PR §338): «La guerra,
por lo tanto, encierra la determinacién del derecho internacional (Vol-
kerrecht) por la cual se conserva en ella la posibilidad de la paz, que im-
plica, por ejemplo, que sean respetados los embajadores, y en general
que la guerra no se dirija contra las instituciones internas, contra la pa-
cifica vida privada y familiar ni contra las personas privadas».

No hay aqui ninguna diferencia con el liberalismo tradicional res-
pecto de la justificacién de la guerra como autodefensa del sistema de la
libertad moderna que el Estado sustenta y hace posible.

2. En PR §324 puede parece que Hegel niega a una sociedad liberal el
derecho a la guerra cuando dice que «el deber sustancial del individuo, el de-
ber de mantener, con el peligro y el sacrificio de su propiedad y de su
vida, de su opinién y de todo aquello que esta naturalmente comprendi-
do en el ambito de la vida, esta individualidad sustancial, la independen-
cia y soberania del Estado. Se hace un céalculo equivocado cuando al exi-
gir este sacrificio se hace referencia al Estado sélo en el sentido de la
sociedad civil y se considera como su fin Qltimo la seguridad de lavida y
de la propiedad de los individuos». (Sobre la concepcién del Estado como
basado en el contrato social, véase §258, incluidos Observacién y Zusdtze.)

A mi entender, aqui Hegel no rechaza el derecho de una sociedad li-
beral a entrar en una guerra de autodefensa sino que dice mas bien que,

3. En 8326, Hegel desaprueba la guerra de agresién contra otros Estados. Dice: «Cuan-
do la totalidad [el Estado entero] es asi convertida en fuerza, arrancada de su vida interior
y proyectada hacia el exterior, la guerra de defensa se transforma en guerra de conquista».



378 HEGEL

cuando lo hace, no es razonable pensar que el fin Gltimo de la sociedad
politica es la seguridad de la vida y de la propiedad de los individuos, en
cuanto individuos de la sociedad civil.* Tal como él dice, esto seria un
calculo equivocado. Tiene razoén al decir eso. Sin embargo, s6lo una idea
muy limitada de sociedad liberal la concebiria como una sociedad que
s6lo encierra relaciones de propiedad y economia, y los aspectos mas
materiales de la vida. Esta limitada idea no es cierta de una sociedad li-
beral que contiene iglesias, universidades, las actividades espirituales
del arte, la religién y la filosofia. Hegel también hace una firme defensa
y afirmacién de la tolerancia y la libertad de conciencia, adelantandose
con mucho a la mentalidad de su tiempo (§270). )

Cuando una sociedad liberal entra en una guerra de autodefensa,
debe hacerlo para proteger y preservar la libertad de sus ciudadanos y
sus instituciones politicas democréticas. S6lo entonces actuara de acuer-
do con un liberalismo de la libertad y entrara en guerra por las razones
correctas. En realidad, no puede con justicia exigir a sus ciudadanos
qué luchen por conseguir riquezas o por procurarse recursos naturales,
mucho menos por hacerse con el poder y el imperio.’ Irrumpir en la li-
bertad de los ciudadanos mediante conscripcién u otras practicas para
construir fuerzasarmadas s6lo puede hacerse, desde una perspectiva li-
beral, por mor de la propia libertad, es decir, como un medio necesario
para defender las instituciones constitucionales democraticas y las mu-
chas tradiciones religiosas y no religiosas y las formas de vida.® De este
modo, las instituciones politicas liberales realizan la tarea de devolver
a la sociedad civil a lo universal. Nuevamente, tampoco hay aqui nin-
gun conflicto con el liberalismo y con el derecho a la guerra en defensa
propia.

- 3. Ahora es cuando llegamos a una diferencia 1mportante con el li-
beralismo. Esta diferencia concierne a los dos poderes tradicionales de
la soberania y al porqué de que Hegel los defienda. Uno de esos poderes
es el derecho del Estado a entrar en guerra para perseguir de forma ra-
cional (no necesariamente razonable) sus propios intereses, esto es, la
continuacién de la politica por otros medios de Clausewitz. El otro po-
der es la autonomia interna del Estado: el Estado tiene pleno control
sobre la poblacién (incluidas las minorias), los recursos y la tierra den-
tro de su propio territorio reconocido. Hegel piensa que estos derechos

4. Esta visién de liberalismo depende para Hegel de su fundamentacién en la idea del
contrato social. Véase Principios de la filosofia del derecho, §§ 258, 281.

5. Huelga decir que las supuestas sociedades liberales a veces hacen eso, pero lo tnico
que ello muestra es que son injustas en la guerra.

6. Véase A Theory of Justice, pags 380 y sig. (trad. cast.: Teoria de la justicia, Madrid,
FCE, 1997).




LA VIDA ETICA Y EL LIBERALISMO 379

son aspectos esenciales del Estado concebido como un individuo sus-
tantivo, pues piensa que los Estados, como sustancias espirituales, re-
quieren del reconocimiento de otros Estados, ni mas ni menos que las
personas requieren del reconocimiento de otras personas (PR §331).
Este reconocimiento por parte de otros Estados forma parte del proce-
so por el que un Estado, como sustancia espiritual, deviene Estado y se
perpetiia como tal.

Una concepcién liberal de la libertad entrara en conflicto con estas
posiciones de Hegel de dos maneras. En primer lugar, a fin de establecer

.normas razonables de derecho y justicia que gobiernen el derecho inter-

nacional, una concepcién liberal negara a los Estados-los dos poderes
tradicionales de la soberania: el derecho a la guerra para perseguir sus
propios intereses racionales y el derecho de autonomia interna. Permitir
el primero nos pone en riesgo de una guerra perpetua. Permitir el se-
gundo amenaza los derechos humanos fundamentales. Un Estado no
tiene la libertad de abusar con impunidad de su propio pueblo o de las
r}\inorias que incluya; sélo los casos muy serios pueden justificar algan
tipo de sancion, incluso la intervencién.

La segundaumanera en que una doctrina liberal de la libertad entra-
ra en conflicto con la concepcién hegeliana es no aceptando su idea del
Estado como una sustancia espiritual que necesita del reconocimiento
de otros Estados como tales sustancias. No discutiré, sin embargo, la
idea del Estado como sustancia, excepto para decir que un liberalismo
de la libertad no entiende el Estado de este modo. Un Estado no es mas
que un pueblo que vive dentro de un marco establecido de instituciones
politicas y sociales y que toma sus decisiones politicas mediante los 6r-
ganos de su libre gobierno constitucional. Un Estado, en tanto que actor
politico, es un cuerpo de ciudadanos, un electorado, organizado median-
te sus instituciones politicas y que actiia a través de ellas.

La concepcién hegeliana de las relaciones internacionales se explica
por el hecho de que las considera basadas sé6lo en tratados, sin que haya
un poder superior que los haga cumplir (PR §333-334). Estos tratados

_estan marcados por la contingencia y pueden ser violados en cualquier

momento, en cuanto que a un Estado $e le antojara hacerlo, con lo que
el tema se zanjaria en ultima instancia mediante la guerra. Aunque el
Estado verniinftige hegeliano sélo entra en guerra en defensa propia, ne-
cesita de su propio estamento militar para defenderse en caso de ser ata-
cado. Para Hegel, la guerra resulta de la naturaleza necesariamente andr-
quica de las relaciones entre Estados. Por el contrario, la concepciéon
liberal, concepcién ejemplificada por la «paz perpetua» de Kant, consi-
dera que la causa principal de la guerra radica en la naturaleza interna de .
los Estados v no en la naturaleza anarquica de sus relaciones mutuas.



380 HEGEL

Volviendo a Montesquieu,’ la tradicién liberal ha propuesto la idea de
una paz democrdtica y ha sostenido que la paz reinara entre pueblos de-
mocraticos y comerciales organizados mediante gobiernos constitucio-
nales libres e involucrados en la actividad industrial. Estan en paz entre
ellos puesto que no tienen razones para atacarse mutuamente. Como Es-
tados constitucionales, insisten en la libertad de religién y en la libertad
de conciencia; no pretenden convertir a las demas naciones a su religién
dominante, si es que la tienen. La industria y el comercio colman sus ne-
cesidades sociales y materiales. Como el Estado de Hegel, sélo entran en
guerra en defensa propia.

§4. UNA TERCERA ALTERNATIVA

1. En el Zusatz 8156 dice Hegel que «[rlespecto de lo ético sélo hay
par lo tanto dos puntos de vista posibles: o se parte de la sustancialidad

e procede de modo atomistico, elevandose de la particularidad como
fundamento. Este tltimo punto de vista carece de espiritu, porque sélo
establece una canexién mientras que el espiritu no es algo individual,
sino la unidad de lo individual y lo universal».

Yo sugiero que hay una tercera alternativa. Hegel contrapone su pun-
to de vista al que parte de los individuos particulares como atomos y
construye a partir de ellos como fundamento. De este modo el Estado
y sus instituciones no son nada aparte de los individuos a los que sirve
como medio. Hegel quiere que veamos el Estado como una totalidad
concreta, una totalidad articulada en sus grupos particulares. El miem-
bro de un Estado es un miembro de dichos grupos; y cuando hablamos

del Estado, los miembros del mismo sélo se consideran bajo esta defini--

cién. La tercera alternativa que tengo en mente se encuentra en Rous-
seau y Kant. Antes expuse algo acerca de la concepcién politica de Kant
en relacién con su doctrina de la fe razonable. Asi que la analizaré aqui
brevemente.

2. El pensamlento politico de Kant Contlene entre otras, las siguien-
tes ideas prmmpales

— el papel politico esencial de la libre razén piblica;
— la idea del contrato social u original;

7. Véase El espiritu de las leyes (1748), Lb. 20, capitulos 1 y 2.

8. Estos elementos del pensamiento politico de Kant se encuentran en una serie de en-
sayos politicos: «Idea de una historia universal en sentido cosmopolita» (1784); «;Qué es
Ilustracion?» (1784); «Teoria y practica» (1793), «Sobre la paz perpetua» (1795); y «La
contienda entre las facultades de filosofia y teologia» (1798).



LA VIDA ETICA Y EL LIBERALISMO 381

— la idea de los ciudadanos como miembros colegisladores del Estado,

— el rechazo del principio de felicidad como criterio del derecho publico
fundamental;

— la libertad de religion y el derecho a perseguir nuestra felicidad a nues-
tro modo, libres de la interferencia estatal, siempre que respetemos los
d§r§chos de los demas.

En cuanto a las esperanzas practicas de Kant, el contenido de su fe
razonable, confiaba en que llegaria el dia en que la humanidad estuviera
organizada en una sociedad de sociedades, donde cada una tuviera su
propio régimen representativo constitucional. Cada régimen seria un.
miembro de una confederacién-de pueblos unidos para prevenir ante
todo la guerra. Por debajo de esta esperanza esta la creencia kantiana en
que un Estado mundial seria bien un despotismo sin alma, bien un Es-
tado desgarrado por la guerra civil a medida que las distintas regiones
intentaran conquistar su autonomia, asi como la creencia adicional en
qye los gobiernos democraticos no entran en guerra entre si. Una socie-
dad de pueblos, todos ellos con regimenes constitucionales —pensaba
Kant—, seria pacifica y avanzaria por el camino de la cultura y las artes
(«Sobre la paz perpetua», Ak. VIII:367).

3. La clave para entender la concepcién kantiana como tercera al-
ternativa radica en su interpretacién del contrato social u original. Hay
dos rasgos cruciales de esta idea.

a) El primer rasgo es la naturaleza especial del contrato social. To-
dos los contratos suponen un acuerdo en perseguir un fin mediante el
esfuerzo conjunto o la constriccién conjunta (como cuando yo acuerdo
no impedir que persigas tu fin y, reciprocamente, ti acuerdas no impe-
dir que yo persiga el mio). Aqui nosotros no compartimos esos fines. El
contrato social, sin embargo, es una unién de muchos individuos —de
todos los ciudadanos— para la consecucion de un fin comun que todos.
comparten efectivamente («Teoria y practica», Ak. VII1:289). Ahora bien,
este mismo fin no es sélo un fin que todos de hecho comparten sino un
fin que deben compartir. Esto se debe a que Kant piensa que la primera
decision que estamos obligados a tomar es la de abandonar el estado de
naturaleza y unirnos con todo aquel en quien puedan influir nuestras
acciones a fin de someternos juntos a un sistema de derecho ptiblico que
pueda imponérsenos (Metaphysik der Sitten, 1:§44). De esta manera, el
Estado es una unién del pueblo bajo principios de derecho publico
(845).

b) Un segundo rasgo distintivo del contrato social es que es una idea
de la razén («Teoria y practica», 8:297). Una de las cosas que quiere de-
cir Kant con esto es que no debemos buscar dicho contrato en el pasado,



382 HEGEL

o preocuparnos de si alguna vez lo hubo o de cuéles fueron los términos
del mismo. Todas estas inquisiciones estan fuera de lugar, pues la idea
de un contrato asi es una idea de la razén y, como tal, es ahistérica. En-
tendemos correctamente el contrato social cuando lo entendemos como
criterio supremo del derecho constitucional y fundamental. Como crite-
rio suprerno, obliga a todo legislador a armar las leyes de tal modo que
podrian haber sido producidas por la voluntad unida de todo el pueblo
y obtener asi el consentimiento de cada subdito en la voluntad general.
Dice Kant: «Pues ahi se halla la piedra de toque de la legitimidad de toda
~ley publica. Si esa ley es de tal indole que resultara imposible a todo un
pueblo otorgarle su conformidad [...] entonces no es legitima» (ibid.). Y
en otro lugar: «Porque aquello que no puede decidir el pueblo entero so-

bre si mismo, tampoco puede el legislador decidirlo sobre el pueblo»
(MdS 6:327-328).

5 4. A modo de ejemplo de la aplicacién de este principio, Kant dice
gue la ley no puede instituir a una cierta clase de stibditos como una cla-
se privilegiada y hereditaria («Teoria y practica», 8:297), ni puede decla-
rar a ninguna religién religién del Estado, con los correspondientes po-
deres de sancién (MdS 6:327-328). «Pero ningtin pueblo puede decidir
no progresar jamas en el esclarecimiento de la fe (ilustracién), por tan-
to, no reformarse nunca en lo que respecta a la iglesia: porque esto se
opondria a la humanidad en su propia persona, por consiguiente, a su
derecho supremo.» Cualquier ley semejante seria invalida, pues violaria
los derechos de nuestros descendientes al impedirles progresar en la
comprensién religiosa.

Los dos rasgos distintivos del contrato social significan que el con-
trato formula el supremo principio en cuestiones politicas, y al observar
ese principio queda cumplido el deber que todos tenemos como perso-
nas razonables y racionales de participar en una unién social con todos
los demas, unién en la que los derechos de todos los ciudadanos queden
garantizados por los principios del derecho. Todos tenemos ese deber.
Asi, al entrar en sociedad mediante el contrato social, cada uno de no-
sotros logra exactamente el mismo fin, un fin que todos compartimos y
debemos compartir. De ahi el primer rasgo especial del contrato. El se-
gundo rasgo del contrato —que es el criterio supremo del derecho fun-
damental— se desprende de aquello que personas razonables y raciona-
les podrian aceptar como prueba del derecho fundamental. Con lo dicho
de la doctrina politica de Kant basta para indicar que representa una
tercera alternativa. No es lo mismo que partir de los individuos particu-
lares como atomos independientes de todo vinculo social y construir se-
guidamente a partir de ellos como fundamento. Y tampoco usa la idea



LA VIDA ETICA Y EL LIBERALISMO 383

del Estado como sustancia espiritual ni la de los individuos como meros
accidentes de su sustancialidad; el Estado es la arena en la que los indi-
viduos pueden perseguir sus fines de acuerdo con los principios que
cada cual puede considerar razonables y equitativos.

5. EL LEGADO DE HEGEL COMO CRITICO DEL LIBERALISMO

1. Algunos autores piensan que entre los mas importantes legados

de Hegel para el presente se encuentra su critica del liberalismo. Sin

duda, las criticas de Hegel son penetrantes y significativas; lo que no
est& tan claro es que el liberalismo, especialmente el liberalismo de la li-
bertad, no pueda reconocerlas y dar cuenta de ellas.

A veces se dice que una sociedad liberal no tiene una meta universal,
colectiva, sino que existe sélo para servir a los fines particulares y priva-
dos de sus miembros individuales, esto es, de lo que Hegel entiende
cémo sociedad civil. Un ejemplo familiar de ello se encuentra en la filo-
soffa politica de Hobbes. En su estado de naturaleza, todas las personas
hacen de su propia felicidad o de su propia seguridad su fin privado o
personal. Estos fines no son, por supuesto, fines compartidos; pueden
ser de la misma clase, pero no son el mismo fin. El contrato social de
Hobbes que establece la soberania no supone un fin compartido, mucho
menos un fin que todos debemos compartir, excepto en la medida en que
somos racionales (que no razonables). Ademas, las instituciones del Es-
tado son un fin comun sélo en el sentido en que son un medio para la fe-
licidad o la seguridad particulares de cada individuo. Esas instituciones
no determinan una forma de vida politica ptiblica que los ciudadanos
hayan de tener por legitima o justa, una vida piblica cuyo sentido de la
justicia les mueva a actuar. La sociedad del Leviatdn es un tipo de socie-
dad privada. Del enfoque de Hobbes dice Hegel que «carece de espiritu,
porque sélo establece una agregacién». No hay unidad real, puesto que
no se comparte ptublicamente el mismo-fin. Este es uno de los sentidos
del individualismo atomistico.

Segiin acabamos de ver, esta critica no se aplica a Kant. Kant supone
que todos los ciudadanos entienden el contrato social como una idea de la
razén, con su fin compartido obligatorio de establecer politicamente una
unién social. En su doctrina, los ciudadanos tienen exactamente el misno
fin de garantizar a los otros ciudadanos, al igual que a s{ mismos, sus de-
rechos y libertades constitucionales fundamentales. Por otro lado, este fin
compartido viene definido por los principios razonables del derecho y la
justicia; es una forma de vida politica que es razonable y equitativa. Evi-
dentemente, es por el bien de los ciudadanos por lo que se respetan sus de-



384 HEGEL

rechos y libertades, mas respetarlos es lo que los ciudadanos se deben mu-
tuamente, porque ése es el fin compartido de su régimen republicano. Lo
mismo vale decir de cualquier liberalismo de la libertad, ya sea el de Kant,
ya el de J. S. Mill, ya el de la Teoria de la justicia. Es incorrecto decir que
en un liberalismo de la libertad el Estado no tiene fines comunes publica-
mente compartidos sino que se justifica enteramente sobre la base de los
objetivos y deseos privados de sus ciudadanos.

La tradicion del liberalismo de la libertad arranca al menos de la Re-
forma y da especial primacia a determinadas libertades basicas: la li-
bertad de conciencia y la libertad de pensamiento, las libertades de las

personas y la libre eleccién de vocacién —Ilibertad de la esclavitud y la

servidumbre—, por mencionar algunos casos fundamentales. El libera-
lismo politico también es un liberalismo de la libertad. Asegura ademas
a todos los ciudadanos los medios de uso universal (bienes primarios),
de modo tal que pueden hacer un uso inteligente del ejercicio de sus li-
bertades. Su felicidad, empero, no esta garantizada, pues es asunto de
los%ropios ciudadanos. El liberalismo de los utilitaristas (clasicos) —Ben-
tham, James Mill y Sidgwick— es distinto del liberalismo de la libertad.
Su principio primgro es el de la maxima felicidad agregada de todos los
individuos. Si confirma las libertades liberales, es un liberalismo de la fe-
licidad; sin embargo, si no confirma dichas libertades, no es liberalismo
en absoluto. Puesto que su ideal basico es la maximizacién de la felicidad,
es una contingencia que, al hacerlo, asegure las libertades basicas.

2. Una segunda critica del liberalismo es que no alcanza a ver, cosa
que Hegel ciertamente vio, el profundo enraizamiento social de la gente
dentro del marco establecido de sus instituciones politicas y sociales. En
esto es mucho lo que podemos aprender de él, pues es una de sus mayo-
res contribuciones. Pero no creo que un liberalismo de la libertad caiga
aqui en falta. La Teoria de la justicia sigue a Hegel a este respecto cuando
hace de la estructura béasica de la sociedad el primmer sujeto de la justicia.
Las personas estan enraizadas en la sociedad: éste es el punto de partida;
y los primeros principios de la justicia que seleccionan deben de aplicarse
a la estructura béasica. Los conceptos de persona y sociedad estan entrela-
zados: ambos se requieren mutuamente y ninguno se sostiene por si solo.

Si los ciudadanos de una democracia constitucional deben recono-
cerse mutuamente como libres e iguales, las instituciones basicas deben
educarles en esta concepcién de si mismos, y deben asimismo exhibir y
alentar publicamente este ideal de justicia politica. Esta labor de educa-
cién forma parte del papel de una concepcién politica. En ese papel, di-
cha concepcién forma parte de la cultura politica pablica: sus primeros

principios toman cuerpo en las instituciones de la estructura béasica y -

son la clave para interpretarlas. Conocer esa cultura puablica y participar

Te—— e



LA VIDA ETICA Y EL LIBERALISMO 385

en ella es un modo en que los ciudadanos aprenden esa concepcién de si
mismos, una concepcion que muy probablemente nunca se formarian vy,
mucho menos, aceptarian y desearian realizar, si fueran abandonados a
sus propias reflexiones.

Consideremos a continuacién de qué modo afectan las diversas con-
tingencias.de la vida social al contenido de los fines y propdsitos altimos
de las personas, asi como al vigor y la confianza con que persiguen di-
chos fines. Evaluamos nuestras posibilidades en la vida segiin nuestro
lugar en la sociedad, y nos fijamos fines y propésitos a la luz de los me-
dios y oportunidades que realistamente esperamos tener a nuestro al-
cance. Que estemos esperanzados y seamos optimistas acerca de nues-
tro futuro, o resignados y apéticos, depende tanto de las desigualdades
ligadas a nuestra posicién social como de los principios publicos de jus-
ticia que la sociedad no sélo profesa sino que pone en practica con mas
o menos efectividad para regular las instituciones de la justicia en un
contexto social. De ahi que la estructura bésica de un régimen social y
eion(’)mico no sea s6lo un orden que satisface deseos y aspiraciones da-
das sino también un orden que suscita nuevos deseos y aspiraciones en
el futuro. Y estg lo hace a través de las expectativas y aspiraciones que
alienta no soélo en el presente sino a lo largo de toda una vida también.

Por otro lado, las dotaciones de todo tipo con las que venimos al mun-
do (digamos, la inteligencia y la aptitud con las que nacemos) no son bie-
nes naturales fijos con una capacidad constante. No son mas que meras
potencialidades que no pueden fructificar al margen de las condiciones
sociales; y cuando se realizan, no pueden adoptar méas que una o algunas
de las muchas formas posibles. Las aptitudes educadas y entrenadas re-
presentan siempre una seleccién, y una seleccion de una pequefia mues-
tra de un amplio abanico de posibilidades que podrian haberse realizado.
Entre las cosas que afectan a su realizacién estan las actitudes sociales de
estimulo y apoyo, y las instituciones que se encargan de disciplinarlas y
usarlas tempranamente. No sélo nuestra concepcién de nosotros mismos
y nuestros objetivos y ambiciones, sino también nuestras aptitudes y ta-
lentos realizados, reflejan nuestra historia personal, nuestras oportunida-
des y posicién social, y la influencia de la buena y mala fortuna. Razones
de esta indole son las que muestran nuestro enraizamiento en la sociedad,
algo que reconoce plenamente un liberalismo razonable.

3. Una tercera critica del liberalismo es que no puede dar cuenta del
valor intrinseco de las instituciones y de las practicas sociales en cuanto
tales. Tal como lo ve Hegel, la bondad de estas formas sociales debe tras-
cender la realizacién de los objetivos y deseos de los individuos, aun cuan-
do estos objetivos sean sociales: son los objetivos de los ciudadanos, de
los empleados publicos y de los politicos, todos los cuales estan com-



386 HEGEL

prometidos en el mantenimiento de sus instituciones democraticas; son
los objetivos de los compositores, intérpretes y directores, todos los cua-
les estan comprometidos en la continuaciéon de las tradiciones musi-
cales; y asi sucesivamente con un sinniimero de casos similares. Pero el
logro de estos objetivos, aunque satisface evidentemente a los individuos
gue se los plantean, no satisface el bien privado de los individuos en
cuanto tales; ese bien privado es probablemente un bien que podrian te-
ner aparte de las correspondientes relaciones sociales.

Entonces, ¢qué significa decir que Hegel sostiene que los bienes co-
lectivos tienen un valor no reducible al bien de los individuos? Se dice que
Hegel sostiene que lo que hace al Estado racional y lo que hace que sea un
fin en si mismo es la identificacién sistematica de sus instituciones con la
actualizacién de la libertad subjetiva y el bien privado de los individuos.

Lo crucial aqui es lo que se entienda por el bien de los individuos, el
bien privado de los individuos y el bien privado de los individuos en cuan-
to tales. ¢Todas estas cosas significan lo mismo? Digamos que no son lo
mismo, y distingadmoslas del modo siguiente.

En primer lugar, el bien de los individuos consiste, al menos en parte,
en el logro de toda indole de objetivos tltimos de los individuos, y aqui se
incluyen especialmente sus objetivos sociales y publicos tal como har.
sido definidos mas arriba, junto con la satisfaccién de estas aspiraciones.

- En segundo lugar, decimos que el bien privado de los individuos es el
logro de toda indole de objetivos tiltimos no publicos, y aqui entende-
mos como no publicos sus objetivos en cuanto miembros de las familias,
en cuanto maridos y esposas, en cuanto hijos e hijas. Consideramos la
familia y algunas otras instituciones como no publicas, pero eso no quie-
re decir que no estén sujetas a constricciones morales y legales.

Finalmente, el bien privado de los individuos en cuanto tales es el
bien de los individuos concebidos en un sentido puramente individua-
lista o particularista; por decirlo de algiin modo, es el bien entendido
como la felicidad global de un individuo, en un sentido tal vez, aunque
no necesariamente, hedonista.

Dando por sentado que la tradicién liberal puede permitir y de hecho
permite el bien de los individuos en todos estos sentidos (sobre todo en
el primero), no hay por ahora ningtan conflicto entre dicha tradicién y la

‘concepcién de Hegel. En tanto que esquema de instituciones libres,
la estructura basica de las instituciones liberales facilita el logro de to-
dos esos tipos de objetivos altimos; y eso es lo que hace que el Estado sea
racional y un fin en si mismo.

Hegel no niega la tautologia segtin la cual los bienes colectivos tam-
bién tienen valor porque tienen valor para los individuos. Asi pues, si in-
terpretamos los bienes colectivos en el sentido de estados institucionales




LA VIDA ETICA Y EL LIBERALISMO 387

de cosas —digamos, el esquema mismo de instituciones libres— que be-
nefician a los individuos en general, entonces no hay, tampoco aqui,
conflicto alguno con la tradicién liberal. Porque el liberalismo reconoce
gue los individuos, en su calidad de ciudadanos o politicos, pueden lu-
char por establecer, en vista de sus objetivos dltimos, un esquema de ins-
tituciones libres que tenga un valor intrinseco. El hacerlo satisface su
deseo de justicia pablica, su devocién por el ideal de democracia. A buen
seguro, Hegel no dice que la tradicién liberal no reconozca semejantes
aspiraciones. Pero el éxito que tengan los individuos en realizar esa as-
piracién determina hasta qué punto realizaran su bien (definido en sen-
tido social e institucional).

4. Hegel afirma que lo que mas valor tiene para los individuos, 10
que actualiza su libertad de forma mas completa, es el logro de un fin
universal o colectivo, no el logro de sus propios fines privados sin mas.
Pero esto no es algo que, en general, niegue la tradicién liberal. Lo que
si niega es que el supremo bien de los seres humanos se realice general-

ente en la politica, algo asi como en la vida puablica de la polis griega. An-
tes bien, el liberalismo hace hincapié en otros grandes valores colectivos,
los de la ciencia, el arte y la cultura, o los de la vida privada y personal, los
del afecto, la amistad y el amor.

5. Pienso que todavia tenemos que llegar hasta la raiz de la doctrina
de Hegel, ya que el supuesto conflicto con el liberalismo no parece exis-
tir por ahora. La critica que hemos examinado depende de una concep-
cién equivocada, en realidad una parodia, del liberalismo. Intentaré, pues,
cambiar de rumbo.

La raiz de la doctrina de Hegel se halla en sus concepciones de la his-
toria, del Geist, y en el papel de la razén en la reflexion filoséfica. A me-
nudo calibra Hegel la grandeza de las grandes figuras de la historia por
su contribucién al progresivo desarrollo de la estructura institucional de
la vida social humana. Las acciones de los agentes histéricos a lo largo
del tiempo realizan, de forma no intencionada, grandes transformacio-
nes sociales que la filosofia, al mirar hacia atras y volver sobre el hecho,
entiende como una astucia de la razén. Las grandes figuras persiguen
sus propios fines limitados, pero sin saberlo sirven a la realizacion del
Geist. A menudo habla Hegel del destino y del sufrimiento de los indi-
viduos de un modo que no puede sino chocarnos por su crueldad e in-
diferencia. Son usados en el curso de la historia como cualquier otro
material; van y vienen como elementos efimeros y fungibles de las insti-
tuciones y la cultura. Sin embargo, el marco social permanece y mani-
fiesta los progresos que ha hecho el Geist para lograr su objetivo, objeti-
vo que consiste en pasar de ser sustancia a ser un sujeto plenamente
consciente de si mismo, tras haber actualizado todas sus potencialida-



338 HEGEL

des latentes. Esto ultimo es de una importancia suprema, incluso reli-
giosa, ya no de una importancia simplemente humana. ¢Cémo debemos
entender esto? A

Planteemos el tema de este modo. Hay tres puntos de vista. Esta el
punto de vista de la humanidad, el punto de vista de Dios y el punto de
vista del Geist. La idea del punto de vista del Geist es la idea de un pun-
to de vista que es al mismo tiempo humano y divino, pues justamente el
Geist se introduce como la mediacién y reconciliacién de los conceptos
tradicionales de Dios y humanidad. El Geist no es cruel ni por supuesto
maligno. En el desarrollo del Geist desde la sustancia al sujeto, los seres
humanos sufren y mueren, para no ser resucitados en el dia final. Pero
es esencial que las instituciones sociales sean un marco én el que se rea-
lice el bien de los individuos. Sélo asi consigue el Geist su plena expre-
sién en instituciones sociales razonables y racionales. Sélo asi pueden
llegar a ser los individuos portadores de cultura —de religién y filosofia,
de ciencia y arte—, y es en la conciencia humana de esa cultura donde el
prdpio Geist alcanza su consciente autoconciencia. Para Hegel, el Geist
logra su suprema autoconciencia en la religién, el arte y la filosofia sélo
en la medida en que los seres humanos pueden entregarse a la religién,
el arte y la filosofia, y realizarlas. La autoconciencia colectiva de los se-
res humanos en la cultura superior es aquella en la que el Geistr alcanza
su mas plena realizacién y logra su completa manifestacién. Que lo se-
pan o no, es el caso que los seres humanos viven al servicio del objetivo
del Geist, un objetivo que, en un sentido importante, es el suyo propio.
Desde el punto de vista del Geisz, ése es el valor supremo de la vida hu-
mana y de la cultura, no los valores y bienes vistos desde el punto de vis-
ta humano. Todas estas cosas quedan patentes en las observaciones de
Hegel sobre la guerra y el desarrollo histérico.

Mas ¢cuél es el punto de vista del Geist? No es el punto de vista del
Dios trascendente y separado del ¢ristianismo. Porque aunque Hegel se
consideraba luterano, el objetivo ultimo de su teologia filoséfica es re-
chazar la idea de la radical alteridad de Dios. Al contrario, la autocon-
ciencia del Geist es la autoconciencia humana colectiva en el tiempo,
la autoconciencia expresada en diferentes formas de vida humana en la
cultura, y especialmente en el arte y la religién y la filosofia. Ahora bien,
la forma suprema de autoconciencia humana se da en la filosofia cuan-
do logra la realizacién del conocimiento absoluto. Asi pues, el punto de
vista del Geist debe ser el punto de vista del conocimiento absoluto lo-
grado por la filosofia en su estadio superior y final de desarrollo. Desde
ese punto de vista, volviendo la mirada hacia el curso completo de la his-
toria y la cultura, debe ser posible que la filosofia entienda que el de-
sarrollo de dichas historia y cultura es en si mismo el bien supremo, el




LA VIDA ETICA Y EL LIBERALISMO 389

bien por cuya realizacion sufrieron y murieron los individuos, y por el cual
nacieron y desaparecieron las naciones; unos y otras por razones que
desconocian, excepto en la medida en que captaran las verdades de la
misma filosofia, prefiguradas en el arte y la religién. El bien de los indi-
viduos y los pueblos es ciertamente un bien, pero no el supremo bien: no
es el bien supremo por mor del cual existe el mundo tal como lo vemos
extendido en el tiempo y el espacio, y que hace que el mundo sea para si
mismo plenamente inteligible.

¢Qué visién filoséfica se expresa en el punto de vista del Geist, que,
cuando vuelve la mirada hacia atras en el estadio final y supremo, da por
bueno el entero curso de la historia? Yo supongo que no puede haber
respuesta para esto, excepto decir que el Geist lo da por bueno, como si
dijéramos, como un hecho consumado. Pero ésta no podria ser realmen-
te la respuesta de Hegel, pienso yo, porque Hegel hace suya la concepién
seguin la cual el mundo es plenamente inteligible de principio a fin, y
ésta es una tesis fundamental de su idealismo. Asi que, cuando el Geist
dg por bueno al mundo, lo hace por una razén: ¢cual es esa razén?

La razoén, creo yo, estriba en que Hegel asume los exigentes criterios
de bien supremo que Aristé6teles establecid, a saber: que sea completo, de-
seado sélo por &l mismo, autosuficiente y de tal indole que ningtin bien
anadido lo hiciera mejor.® Ningtin individuo humano o grupo o nacién pue-
den alcanzar ese bien completo o perfecto; sélo lo puede alcanzar el
Geist —a la vez humano y divino—.a lo largo de todo el curso de la his-
toria universal.

Ese bien arraiga en las potencialidades de las cosas y los pueblos. El
bien se alcanza mediante la plena expresién de esas potencialidades en
actos de diversa indole. Asi, cuando las potencialidades del Geist logran
su plena expresién en el mundo, el Geist, al volver la mirada hacia atras
en la filosofia, las eleva a autoconciencia y, desde el punto de vista de la
filosofia, da por bueno en si mismo el curso de la historia.

Este bien del curso de la historia como un todo es completo porque
todas las potencialidades del Geist han sido realizadas y expresan una
concepcién razonable y racional del todo, cuyas lineas maestras se en-
cuentran en la exposicién hegeliana de la 16gica. La actualizacién de la
potencialidad es deseada por si misma, el curso de la historia como un
todo es autosuficiente, y no hay ningin bien afiadido que pudiera ha-
cerlo mejor: se han expresado todas las potencialidades, se ha hecho

‘todo lo que es razonable y racional y bueno. Por fin la verdad y el bien
estan armoniosamente en paz.

9. Esta formulacién la tomo de Gisela Striker, «Ataraxia: Happiness as Tranquility», en
Momnist (1990), 98. o






